# دراسات في تاريخ السودان وافريقيا و بلاد العرب

الجزء الثالث

يوسف فضل حسن



اعادة رفع وتحميل الكتاب الخميس ٢٨ شعبان ١٤٤٦ هـ

## دراسات في تاريخ السودان وافريقيا و بلاد العرب

الجزء الثالث

# دراسات في تاريخ السودان وافريقيا و بلاد العرب

الجزء الثالث

يوسف فضل حسن



يوسف فضل حسن بري، الخرطوم ٢٤ ربيع الآخر ١٤٢٨ هـ الموافق ٣٠ أبريل ٢٠٠٨م

# دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب ،

## يوسف فضل حسن

الجزء الأول في عام ١٩٧٥م الجزء الثاني في عام ١٩٨٦م الجزء الثالث في عام ٢٠٠٨م الجزء الرابع في عام ٢٠٢٢م



### الإهداء

### المحتويات

| ٧       | الإهداء                                                                         |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ۹       | المحتويات.                                                                      |
| ١١      | مقدمة                                                                           |
| ١٩      | بعض مظاهر التواصل الأفريقي                                                      |
| ي<br>١٥ | ملامح من الاتجاهات العامة للنهج التاريخ<br>للدراسات العليا في الجامعات العربية  |
| ٧٣      | جذور التعاون الثقافي العربي الأفريقي<br>ودور جامعات المنطقتين في تنميته         |
| ١٠١     | سودان وادي النيل في كتب الرحالة العرب<br>في العصر الوسيط                        |
| ١٣١     | أسماء الأعلام في سودان وادي النيل                                               |
|         | التمازج العرقي والثقافي ودوره في<br>بناء الدولة السودانية - سلطنة الفونج نمو    |
| 197     | السوداني - ملاحظات أولية حول التنوع<br>الثقافي وتطور مفهوم الهُويَّة في السودان |

### مقدمة

بصدور هذا الكتاب أكون قد وضعت حجراً جديداً في بناء كنت بدأته قبل ما يربو على الثلاثين عاماً، هو دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، الذي صدر الجزء الأول منه عام ١٩٧٥، ثم أعقبه الجزء الثاني في عام ١٩٨٦، وهاأنذا أوفي بما وعدت به القارئ الكريم، والمهتمين بتاريخ السودان على وجه الخصوص، بانجاز الجزء الثالث، والذي أرجو أن لا يكون الأخير.

تؤرخ الأجزاء الثلاثة مجتمعة لبعض الفترات التاريخية في سودان وادي النيل، ومناحي الثقافة السودانية والتطور الذي صاحب هذه الثقافة والتيارات المؤثرة فيها، وهي ما عنيته "بتاريخ أفريقيا وبلاد العرب" باعتبارهما جزءاً مكملاً "لتاريخ السودان" فهما الرافدان الأساسيان اللذان أثرا على مجريات الأحداث في السودان. وبهذه القناعة تخطيت الحدود الجغرافية لسودان وادي النيل في بعض بحوث الجزء الثاني، وفي هذا الجزء الثالث، وتعرضت إلى أثر شبه جزيرة العرب على أفريقيا بصورة عامة، في سياق محاولة تفسير الخاص بالعام في فهم مجرى التاريخ السوداني.

وبطبيعة الحال فإن هذا الجزء من دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب يسير على نسق الجزئين السابقين، تحركه قناعة صارمة بأن السودان لم يكن مجرد جسر عبرات عليه الثقافة العربية والإسلامية إلى أفريقيا، ولا بوتقة انصهرت فيها الثقافتين، العربية والإقريقية، فحسب وإنما كانت للسودان شخصيته

التاريخية المميزة منذ فجر التاريخ، ولعل المتابع لشخصية السوداني يجد أنها استطاعت أن تسودن الثقافة العربية والإسلامية قبل أن تتقبلها، كما أبرزت كينونتها الخاصة في إطار الثقافة الإفريقية التي تنتمي إليها.

ناقش هذا الجزء، من در اسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، "التواصل الأفريقي" بهدف التأكيد على أن التقافات الإَفَريقية لم تكن تعيش في جزر / معزولة عن بعضها البعض، كما أن الصحراء الإَقْرِيقية لم تكن حاجزاً للتواصل بين أفريقيا شمال الصحراء وأفريقيا جنوب الصحراء، بل وعلى النقيض مما ذهبت إليه معظم كتابات المؤرخين الأوربيين فإن الإنسان الأفريقي استطاع التواصل لغوياً وسلالياً وثقافياً. وعلى الرغم من قلة المعلومات لدينا عن تواصل بشري وثقافي بين أجزاء القارة، حتى قدوم العرب والمسلمين، إلا أن بعض الإشارات في مؤلفات علماء الآثار والتاريخ والأنثروبولوجيا واللغات دفعتنا لترجيح وجود مثل هذا النتواصل المبكر، وبفرضية أُساسية مؤداها أِنِ الهجرات البشرية بدافع البحيث والمرعى، أو الاستيطان والإنجارة، مع هجرة الأفكار والثقافات من جهة أخرى، شكلت مجتمعة أساس هذا التواصل الأفريقي- الأفريقي المبكر، وأن اللغة كانــت هي الماعون الذي تنتقل عبره الأفكار والثقافات، وهي الأداة المركزية للتواصل؛ بهذه الفرضية نخوض غمار بحثنا عن التواصل الأفريقي- الأفريقي. وغني عن القول أن عوامل مثل الإسلام، والاستعمار الأوربي لأفريقيا كان لها أثراً على هذا التواصل، كما عززته اللغة العربية، بما يميزها من بعد روحني وديني يقترن بالإسلام.

تعرضت في المقالة الثانية من هذا الجزء، بإيجاز، الملامح من الاتجاهات العامة للنهج التاريخي للدراسات العليا في الجامعات العربية" وهي دراسة منهجية تركز على الدراسات التاريخية بعامة وفي مجال الدراسات العليا بخاصة أعتمدت فيها، بدرجة كبيرة، على تجربتي الخاصة، وقد قضيت في حقل تدريس التاريخ

لطلاب الجامعات والدراسات العليا حوالي نصف قرن من الزمان، وآمل أن تسهم هذه الملاحظات في دعم التوجهات العلمية التي تسسير عليها جامعاتنا لجعل مقرراتها التاريخية أكثر استجابة لحاجة مجتمعنا العربي وأكثر ملائمة للعصر الذي نعيش فيه.

ومما لا شك فيه تواصلاً أفريقياً عربياً قد نشأ منذ وقت مبكر وهو ما تعززه الشواهد التاريخية والأثرية واللغوية، وتأسيساً على هذه النقطة جاء بحثنا عن "جنور التعاون الثقافي العربي الأفريقي ودور جامعات المنطقتين في تنميته"، في محاولة لتقويم تجربة التعاون الأفريقي العربي، ومناقشة أهمية التنمية الثقافية في دعم وتطوير هذا التعاون، وتبيين الأدوار الجوهرية التي يمكن أن تلعبها الجامعات لدعم التنمية الثقافية وتأمين مسارها لتعزيز وتطوير التعاون الأفريقي العربي لمجابهة العولمة الاقتصادية والثقافية وتكتلات عالم القرن الحادي العربي لمجابهة العولمة الاقتصادية والثقافية وتكتلات عالم القرن الحادي العربي لمجابهة العولمة الاقتصادية والثقافية وتكتلات عالم القرن الحادي

أما سودان وادي النيل في كتب الرحالة العرب في العصر الوسيط فهو بحث يستعرض أهم الرحالة العرب الذين زاروا سودان وادي النيل، ويترسم السمات العامة لهذه البلاد كما يستخلص من كتاباتهم، وتحاول الورقة أن تجد إجابات على أسئلة: لماذا زار هؤلاء الرحالة السودان؟ وكيف رأوه؟ وكيف تتاولوه في كتاباتهم؟ وإلى أي مدى يمكن الاعتماد على ما كتبوه كمرجعية تاريخية لسودان وادي النيل في العصر الوسيط؟

أسماء الأعلام في سودان وادي النيل تشغل الجزء الخامس من هذا الكتاب، وهو بحث مشترك أسهمت فيه، بنضج علي ومعلومات غزيرة ومنهج دقيق، الدكتورة توحيدة عثمان حضرة، وقد أخترته للنشر في هذا الجزء لجدت وطرافته، كما أنه يصب في الإطار العام الذي وضعته للكتاب، فهو يبين التوع الشر في الثقافة السودانية، وكيف أن أسماء الأعلام مزيج من الأسماء المحلية



(النوبيه، البجاويه، الفونجاوية، النوباويه، الفوراوية، ...) وبين الأسماء الوافدة (العربية، الإسلامية، الفارسية، التركية، النيجيرية، الأثيوبية، والأوربية). وقد نتج هذا التنوع من تدفق هجرات عرقية وتيارات ثقافية عديدة إلى سودان وادي النيل، ومن تفاعل تلك الروافد مع الموروثات الوطنية عبر قرون من الزمان. وتعكس هذه الدراسة أن رموز الثقافة في البلاد وما تحويه من معتقدات محلية وتعاليم نصرانية مازال ماثلاً للعبان نابضاً بالحياة، وقد أدى هذا التباين بشكل عام إلى تثائية عربية أفريقية طاغية في أسماء الأعلام. وعلى الرغم من قوة التاثيرات الوافدة إلا أن أسماء الأعلام تؤكد رسوخ الشخصية السودانية وتميزها، وهو رتؤكده بعض أسماء الأعلام التي اقترنت بالسودان دوناً عن سواه.

الورقة السادسة من هذا الجزء خصصتها "للتمازج العرقي والثقافي ودوره في بناء الدولة السودانية: مملكة الفونج نموذجاً"، ولما كان مثل هذا البحث يتطلب تحليلاً لمقومات الدولة السودانية ومكوناتها الثقافية والعرقية عبر تاريخها الطويل، فقد حرصت الدراسة، في مقدمتها، على تتبع نشوء الحضارات السودانية واضمحلالها على مر الحقب التاريخية وحركة المجموعات العرقية وهجراتها، بالتركيز على هجرة المجموعات العربية إلى السودان، في محاولة لرسم الإطار العام لمكونات الدولة السودانية.

ويرادف مصطلح التمازج العرقي، في هذه الورقة، مصطلح الاختلاط البايولوجي، وهو واحد من القواعد الرئيسة التي يبني عليها التمازج الثقافي، ولعل خير تجلي لهذا التمازج العرقي أسطورة الغريب الحكيم وظاهرة تمثل النسب العربي وهما من الموضوعات التي أولتها هذه الدراسة اهتماماً خاصاً. إذا فنحن هنا إزاء محاولة متواضعة لإلقاء (الضوعلى تاريخ تكوين سلطنة الفونج الإسلامية، وكيف ساهم التمازج العرقي والثقافي في بنائها، بقصد الإفادة مما حققته تلك الدولة من تذويب للولاءات القبلية والعرقية والثقافية في كيان واحد.

الورقة السابعة والأخيرة، والتي قصدت أن تكون نهاية هذا الجرء مسن دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، فهي "السوداني: ملاحظات أولية حول التنوع الثقافي وتطور مفهوم الهوية في السودان"، إذ أنها بمثابة الهدف النهائي الذي تسعى كل الأوراق السابقة إلى بلوغه عبر طرق مختلفة. فالدراسة محاولة لاستقراء تاريخ السودان عبر تتبع مصطلح "السوداني"، وأعنى به هنا مفهوم الهوية الوطنية السودانية، وإلى أي مدى استوعبت هذه الهوية التنوع الثقافي الموجود في السودان، وتسعى الدراسة لاستخلاص مفهوم "السوداني" في إطاره الجغرافي المحدد في كل فترة تاريخية، ودرجة استيعاب التنوع الثقافي في هذا المصطلح، وبالمقابل دور هذا التنوع في تطور مفهوم الهوية الموحدة الوطنية هو "السوداني" نفسها، وتخلص الورقة إلى أن تأكيد وتعميق مفهوم الوحدة الوطنية هو مفتاح الانعتاق من التخلف وسلبيات الماضي، وأن النطور المنشود يعني وضع "السوداني" في إطار العصر وذلك بتأكيد الانتماء الوجداني للجذور الحضارية والأخذ بأساليب العصر في انفتاح رشيد على تجارب الأمم المتقدمة.

وبعد، فجُل هذه الأوراق أعدت في مناسبات مختلفة، وجاء تجميعها في كتاب واحد استجابة للتوجه العام الذي درجت على اتباعه منذ صدور الجزء الأول، وهو البحث في تاريخ السودان وتطوره الثقافي والاجتماعي عبر مقالات قصيرة مركزة، ثم تجميعها لتحقيق الفائدة المرجوة من كتابتها. وبطبيعة الحال فإن كتابة كل ورقة على هذي يفرض قدراً من التكرار في هذه الأوراق، فعملت على تلافي هذا التكرار بالتنسيق والإحالة في الحدود التي لا تخل بتماسك الورقة. أما ما وجب تكراره فتركته على حاله من باب وقع الحافر على الحافر، وغني عن القول أنه ما من منهج محدد تم اتباعه في كتابة هذه الأوراق، وإنما تنهل كل ورقة من مناهج ومداخل البحث التاريخي بحسب الحقبة التي تتناولها، والرقعة الجغرافية التي تغطيها، وطبيعة الموضوع الذي تناقشه. وهو ما ينطبق على نوعية المصادر

6,2

التي اعتمدت عليها والتي تتبايبن بين الوثيقة التاريخيـة والاسـتنتاجات الأثريـة والروايات الشفوية والشواهد اللغوية، ... إلخ.

وأرجو أن أختم هذه المقدمة بشكر خالص وعميق لكل من دعموا هذا الكتاب وعلى رأسهم الدكتورة توحيدة عثمان حضرة وقد بذلت قصارى جهدها ليرى هذا الكتاب النور، وللبروفسير الأمين أبو منقه محمد الذي راجع الورقة الأولى، وللبروفسير قاسم عثمان نور الذي أعد كشاف الكتاب، وللدكتور عبد الله صالح والأستاذ عباس الحاج وقد أجريا قلميهما على مصودة الكتاب تصويباً وتصحيحاً، والأستاذين إسماعيل محمد توم وأحمد محمد حصدتو اللذين راجعا الكتاب، والأستاذ محمد مصطفى النور الذي تابع معي كل مراحل طباعة الكتاب وإخراجه على جهاز الحاسوب، والفنان أبوبكر سليمان الذي زينت رؤيته الفنية التعلف الخارجي للكتاب، والشكر لله سبحانه وتعالى من قبل ومن بعد.

والله من رواء القصد مرشداً وهادياً

يوسف فضل حسن بري، الخرطوم ٢٤ ربيع الآخر ١٤٢٨ هـ الموافق ٣٠ أبريل ٢٠٠٨م

و من قطى كلامارات

الهربية المنتحدة- الكلفة الموسان عابداي والدر حمالة العرب الماء المراجم العرب الماء المراجم الماء المراجم المراجم المراجم الماء المربين المراجم المرا

1 1 C. 20 1 . 2 . 3

14

IX

© Company of the Comp

₹.

9 2

3

الحبيث المزمى الله سيعان

# بعض مظاهر التواصل الأفري*قي*\*

وگرای



أفريقيا ثاني أكبر القارات مساحة إذ تبلغ مساحتها (بما فيها الجزر المجاورة لها) ٣٠,٢٧٧,١٣٥ كم، ومع أنها تحتل ٢٠% من المساحة الكلية للكرة الأرضية فإنها تمثل نحو ١٠% من العمران البشري في سائر العالم. (١) وقدر البعض عدد اللغات الإفريقية بما يزيد عن

الثمانمائة لغة. ومع غلبة اللون الأسود على كثير من شعوب القارة، فإنها شديدة التنسوع الثوغرافياً. وتنطلق هذه الورقة في مناقشة عملية التواصل الأفريقي من فرضية أساسية مؤداها أن الهجرات سواء كانت البشرية بدافع البحث عن المرعسى، أو الاستيطان، أو الإغارة من جهة، وهجرة الأفكار والثقافة من جهة أخرى، شكلت أساس التواصل بين مختلف أجزاء القارة، كما كانت اللغة هي الماعون الذي تنتقل عبره الأفكار والثقافة وهي الأداة المركزية للتواصل. وأسهمت العوامل التاريخية في تعزيز هذا التواصل خصوصاً إبان فترة انتشار الإسلام في القارة والذي منح عدداً من الشعوب الإقريقية رابطاً روحياً يتجاوز في عمقه حدود الإقليمية والإثنية. وفي فترة لاحقة ساهم الاستعمار الأوربسي، بشكل غير مباشر، في إعطاء الشعوب الإفريقية قاسماً مشتركاً لهويتها وتعميق معاني التواصل، وهو ما تبلور بصورة واضحة في أيديولوجيات حركات التحرر الإفريقية.

a is where

<sup>\*</sup> نشرت هذه الورقة أول مرة، (نفس العنوان)، في التداخل والتواصل في أفريقيا، أوراق المؤتمر العلمي، ملتقى الجامعات الإُفريقية، جامعة أفريقيا العالمية، الخرظوم، يناير ٢٠٠٦، ج ٩٣ ١٠٨ ١٩٨٠

#### التواصل البشري واللغوي والثقافي والديني والاقتصادي في أفريقيا

تشير كلمة السلالة أو "العرق" إلى مجموع الذين يرجعون بنسبهم لأصل واحد، ونتيجة لذلك يكون هناك على الأرجح تقارب بين سماتهم الجسدية. وغني عن القول أنه لا توجد سلالة بشرية نقية على الإطلاق. (٢) وسبب ذلك هو الاختلاط والتمازج الناتج عن الهجرات البشرية المستمرة منذ عهود سحيقة. والآن لا نكاد نعرف شيئاً عن حركة الشعوب التي عمرت هذه القارة، ومع أن الحراك السكاني من خارج القارة وداخلها منا زال موضوع جدل علمي كبير، فإن بعض ما كتب في هذا الشأن لا ينتهي إلى علم يقين، ولكن تبين مقارنة دراسات علماء "الإنسان" واللغة والثقافة عن تاريخ إفريقيا القديم أن الأنثروبولوجيا قدمت نتائج أثبت وأشد استقراراً من دلالات اللغة، التي تخضع لتغيرات سريعة، أحياناً، في ظرف بضعة أجيال، ومثلها الثقافة أيضاً ولكن على نسق أبطأ، ما لم

سولعل خير مثال لذلك تجربة الاستيطان الزنجي في أمريكا الشمالية حيث حل الزنوج في بيئة ووسط جغرافي يختلف عما ألفوه في أفريقيا، إذ احتفظ الأفرو - أمريكي بشكله الأفرو - أنثروبولوجي، بينما تمثل اللغة الغالبة في مجتمعه الجديد خلال جيلين أو نحو ذلك واحتفظ إلى حد ما بقدر من إرثه النقافي الأفريقي ممثلاً في الموسيقى والرقص والمعتقدات. (1)

إن التوزيع الحالي للشعوب في أفريقيا هدو توزيد لغدوي يتبناه علماء الأنثروبولوجيا، وهو توزيع اقتضته الضرورة العلمية لتيسير البحث. (٥) وحقيقة الأمر أن القارة قد شهدت عملية اختلاط واسعة بين أفراد الجنس البشري، ولكن لا نعرف على وجه الدقة أي سبيل سلكت تلك الشعوب في حراكها. وإذا طبقنا مفهوم "السلالة"، كما المحت من قبل، فإن السؤال هو هل يجوز أن نكتفي بسلالتين فقط: الأولى "زنجية"، وإليها ينتمي جُل السكان السود، والثانية عربية؟ وحتى بين هؤلاء العرب فالمصطلح لا يحمل دلالة "عرقية" وإنما تغلب عليه الدلالة الثقافية. ونتيجة الانتشار الواسع للشعوب الأفريقية وما تبعه من اختلاط شديد فإننا نشير إلى المصطلحات الدالة على الهجين الجديد مثل الشعوب الحامية (أو الناطقة باللغات الحامية) والحاميون النيليون، والكوشيون، والزنوج،

والشعوب المتزنجة Negroid والبانتو والبوشمن Bushmen والهنتنوت وغيرها من الأسماء التي سيرد بعضها فيما يلي.

لا تتطابق الخريطة اللغوية للقارة الأفريقية مع خريطة توزيع النماذج الإثنية (أو العرقية) Racial Types المتداولة في يومنا هذا. ولعل هذا التطابق كان موجوداً في الماضي البعيد، ولكن ما أن تضاعف عدد المجموعات الإثنية، وكثرت هجراتها، وزاد اختلاطها وامتزاجها بمجموعات أخر، عبر حقب طوال، زال التطابق بين التطور اللغوي والتكوين العرقي، ونعني بعملية تكوين أنماط عرقية: وراثة الخصصائص الوراثية والتكوين العرقي، ونعني بعملية تكوين أنماط عرقية. (())

استوطنها الإنسان في القارة يوضح بعض الباحثين من أن سهوب أفريقيا الشرقية كانت أقدم منطقة استوطنها الإنسان في القارة يوضح بعض ما قصدت. فهذه المنطقة تقطنها اليوم شعوب من سلالة الزنج تتكلم لغات البانتو، ولكن سبقهم إلى نفس المنطقة مجموعات من السمان والخوي - خوي الذين يمثلهم اليوم السانداوي Sandawe والهادزابي Hadzapi. وهناك شعوب أخرى في المنطقة ذاتها يتحدثون بلغات كوشية أو لغات تابعة امجموعات لغوية أخرى كالإراكو Iraqw على سبيل المثال. وهذه اللغات تخص الشعوب التي كانت تعيش في تلك الأطراف قبل قدوم الناطقين بلغات البانتو، الذين وقد بعضهم في فترات حديثة نسبياً، على حساب السلالات العرقية الأقدم والتي كانت تحترف الصيد في أراض شاسعة من وسط وجنوب إفريقيا، وعرفت هذه السلالات بالخوي والمان. (٧) وقد جمعت بعض من وسط وجنوب إفريقيا، وعرفت هذه السلالات عليهما الخويسان. وكانت الغابات كتب الأنثر وبولوجيا بينهما في العرق وأطلقت عليهما الخويسان. وكانت الغابات غلب البوشمن Bushmen على أجزاء كبيرة مسن وسط وجنسوب أفريقيا، ولكنهم ينحصرون حالياً في إقليم شبه الصحراء الواقع في جنوب غرب أفريقيا. (٨)

أما في شمال القارة، فإن المجموعات البــشرية الأصــلية ذات بــشرة فاتحــة، ويعتبرهم بعض الباحثين جزءاً من الشعوب "المتوسطية"، نــسبة إلـــى البحــر الأبــيض لم المتوسط، وينسبهم آخرون إلى الشعب الأسمر Brown Race. (٩)

ومما يؤكد ذلك ما جاء في مصادر الدولة المصرية القديمة. التي تصف التامهو، أي الليبيين، بأنهم ذوو بشرة فاتحة وعيون زرق، بينما تصف المصادر شعوب تهنو بأنهم ذوو سحنة قاتمة. وتصف المصادر اليونانية الأثيوبيين الذين يعيشون جنوب مصر أنهم ذوو بشرة فاتحة وأن بعضهم ذو لون أدكن. ويبدو من هذه الملاحظات أن السمكان الأصليين كانوا على درجة من الاختلاط والتمازج حتى في ذلك الزمان الباكر. (١٠٠)

كان أثر الفتح العربي لشمال أَلْفِينِهِ في القرن السابع وما تبعه من هجرات عربية عظيماً، إذ استعرب المصريون والبربر، وصار جُلُهم عرباً باللغة والثقافة. ولم تبق لغة البربر إلا في أجزاء من المغرب الأقصى وبلاد "القبائل" بالجزائر، وفي جبل نفوسة والواحات. ووفقاً لعلماء الانثروبولوجيا فإن الملامح الأساسية للسكان الأصليين ما زّالت باقية. ويدلُّ ذلك أن الخصائص الأنثروبولوجية أكثر استقراراً من معطيات اللغة والثقافة ما لم تؤثر البيئة الحيوية على الجسم، وهو ما ألمحنا إليه من قبل. (١١)

ويبدو أن شعوب الشمال الأفريقي كثيراً ما توغلت، عبر مئات السنين، في منطقة السافنا وما وراءها على شكل هجرات نتيجة تغير في المناخ أو بسبب مجاعة أو غارة. وقبل هذا الاختلاط والامتزاج كانت السلالة الزنجية Negros هي الأغلب، خاصة في الأجزاء الواقعة جنوب الصحراء ومنطقة السافنا. والمهم في الأمر أن كلاً من الزنوج والشعوب المتزنجة والشعوب "السودانية" كانوا في حالة توسع مستمر. (١٢)

خلال القرن التاسع عشر اصطبغت معظم البحوث العلمية الخاصة بأفريقيا بآراء العلماء الألمان. ومن الأفكار السائدة في ذلك الوقت أن الشعوب الأفريقية لا تاريخ لها. وطرح أولئك العلماء نظرية مفادها أن تطور أفريقيا تم بتأثير "الحاميين" الوافسدين من آسيا. وكان أولئك العلماء يعتقدون أن آسيا هي مهد البشرية ومنبت السلالات العرقية التي نزحت إلى أوربا وأفريقيا. (١٣) وكان استو Stow عالم الأثنوغرافيا الإنجليزي على قناعة بأن السان، وهم أقدم المجموعات البشرية الإفريقية، قد وفدوا إلى أفريقيا في موجتي مجرة منفصلتين عبر مضيق باب المندب في البحر الأحمر، وتلتها موجات مهاجرين أخر من الحاميين والساميين، ونجد في مؤلفات ستولمان Stullmann تفاصيل دقيقة عن تطور الثقافات الإفريقية، مؤكداً فيها أن سكان أفريقيا الأصليين الأقزام والسان تكاد لا تملك

أي عنصر تقافي. وفي موجات هجرة أخرى، قدم من جنوب شرقي آسيا الزنوج ذوو البسرة الداكنة والشعر (المجعد) وانتشروا عبر السهوب "الإفريقية"، وتوغلوا في الغابات الإستوائية. وكان مما أدخلوه أسلوب فلاحة بسيطة وبعص الآلات والأدوات الخشبية. وكانت هذه الشعوب تتحدث لغات متقطعة Isolating Languages، ثم وفد "الحماميون الأوائل"، وهم من أصل آسيوي أيضاً، ولكن من مناطق تقع شمال مهد الزنوج الآنف ذكرهم. وأدى تزاوج الحاميين الأوائل مع الزنوج إلى ظهور البانتو. ومن سهوب آسيا الغربية توالت موجات الحاميين ذوي البشرة الفاتحة، عن طريق برزخ السويس أو عبر مضيق باب المندب. وقيل إن هؤلاء الحاميين هم آباء الفلاني والهوسا والماساي، والباري والقالا والصوماليين والخوي سان. ويقرر ستولمان أن موجات الهجرة اللاحقة كانت من مصر؛ وإلى الهضبة الاثيوبية توافدت قبائل حبشت والأمهرة، وفي القرن السابع الميلادي مصر؛ وإلى الهضبة الاثيوبية توافدت قبائل حبشت والأمهرة، وفي القرن السابع الميلادي بدأت الهجرة العربية التي عمت أجزاء كبيرة من شمال القارة وشرقيها. وقد أدخلت هذه الشعوب المهاجرة أنماطاً جديدة من الثقافة لم تكن معروفة عند الأفارقة من قبل. وقد حدت آراء ستولمان من علماء آخرين من ألمانيا والنمسا وإنجلترا. (١٤)

الثقافية التاريخية آنفة الذكر، وكان رائدها س. ماينهوف Meinhof ومؤداها أن أسسلاف شعب السان، وهم أقدم شعب أهلي في أفريقيا، يمثل عرقاً متميزاً ويتحدث لغة ذات تتغم، وأما الزنوج، مواطنو المنطقة الاستوائية و"السودانية" (الإشارة إلى أجزاء من بسلاد السودان الوسطى والغربية) وهم من أقدم السكان يتكلمون لغات متقطعة ذات أصوات وجذور وحيدة المقطع، ولما قدمت الشعوب الحامية من جزيرة العرب إلى السودان أو بلاد السودان، عبر الشمال الأفريقي، كانت تتكلم لغات تحويرية، يمكن تصريفها، بلاد السودان، عبر الشمال الأفريقي، كانت تتكلم لغات تحويرية، يمكن تصريفها، وو ثقافة أعلى من ثقافة الزنوج، وامتد جزء من هذا الزحف الحامي إلى منطقة السافنا

في أفريقيا الشرقية، وامتزج الوافدون بالوطنيين، وكانت نتيجة هذا الامتزاج ظهور شعوب ناطقة بلغة البانتو. (١٥)

وقر أيد عدد من علماء اللغات هذه النظرية الحامية، والتي انتشرت من ألمانيا إلى باقي أقطار أوربا الغربية، إلا أن فترة ما بين الحربين العالميتين شهدت انهيار النظريات الحامية مثل موطن الإنسان الأول. ولعل السبب الأساسي يرجع إلى اكتشاف جسد إنسان قديم في ولاية الكاب في جنوب أفريقيا عام ١٩٢٤م، (١١) وتتابعت الاكتشافات في تنزانيا وكينيا وأثيوبيا والسودان. وتؤكد هذه الاكتشافات، والحفريات الأثرية بصفة قطعية أن تطور الإنسان وكل نماذجه العرقية قد تم داخل أفريقيا وبذلك أسدل الستار على نظريات الهجرات البشرية الوافدة من الخارج. ولكن الحراك السكاني الداخلي واصل مساره، وكانت نتيجته وجود مجموعات لغوية ذات خصائص متقاربة في أجزاء مختلفة، ومتباعدة أحياناً، داخل القارة.

بدأ التصنيف الكامل للغات الإفريقية في مطلع القرن التاسع عشر، اعتماداً على بعض المادة اللغوية المعينة على ذلك. (١٧) والتصنيف المذكور أدناه من وضع عالم اللغات البروفيسير جوزيف غرينبرج، وضع أساسها في سلسلة من المقالات في دورية البروفيسير جوزيف غرينبرج، وضع أساسها في سلسلة من المقالات في دورية Southwestern Journal of Anthropology في عام ١٩٤٩ - ١٩٥٠، درس فيها المؤلف كل الأدبيات السابقة، ولكن على نسق وراثي تماماً، وبنهج يربط بين الصوت والمعني في وقت واحد سواء أكان الشأن درس الجذور أم المركبات الصوتية. وفي الختام قسم غرينبرج اللغات الإقريقية إلى أربع أسر رئيسة، (١٨) نذكر سماتها العامة وأفرعها الأساسية باختصار فيما يلي:

### 

وتسمي أيضاً باللغات الحامية - السامية، وتنتشر على كامل أفريقيا السشمالية، وجُلِّ القرن الأفريقي (أثيوبيا والصومال) وتمتد بعض أفرعها الكوشية إلى تنزانيا، ثم إنَّ الفرع السامي يغطي معظم لغات الشرق الأوسط، وتتكون المجموعة الأفرو-آسيوية من خمسة فروع:

- أ. الـبربرية: ولها تفريعات داخلية مختلفة، منها لغة الطـوارق المنتـشرين فـي
   الصحراء الكبرى.
- ب. المصرية القديمة: وقد وتقت في أقدم عهودها بنقوش هيروغلوفية وبرديات هيراطيقية Demotic، ووثائق بحرف ديموطيقي Demotic؛ وفي العهد المسيحي تواصل التخاطب بالمصرية القديمة، وكتبت بحرف يوناني وعرفت تناك اللغة بالقبطية، وظلت متداولة كلُغة تخاطب حتى القرن السابع عشر. (١٩)
  - ج. القرع السامي: ويتكون من عدة فروع ولهجات، من أهمها اللغة العربية المنتشرة في شمال أقريقيا وأجزاء من سودان وادي النيل وشاد، وكذلك لغات أثيوبيا السامية (مثل الجعز، وكانت لغة مكتوبة: كتب بها الكتاب المقدس، وكانت أداة تواصل مهم بين الأثيوبيين) والأمهرية والتقريني والتيقري والهررية.
  - د. الكوشية: وتنتشر في مناطق واسعة، وتتكون من عدة لغات مثل البجه، أقاو، فلاشا، بلين، عفر، ساهو، قالا، سيدامو، والصومالية، وقد انتشر بعضها في تثرّانيا وتأثر بعضها بلغة البانتو من حيث النحو والمعجم، أما ما يعرف باللغات الكوشية الغربية فيمكن تقسيمها إلى مجموعتين اري- بانا ومجموعة ثانية تتكون من عشرين لغة. ويتكون القسم الأخير من اللغات الكوشية من اللغات السادية والهوسا، وهي أكثر اللغات انتشاراً في غرب أفريقيا، وتقسم الهوسا إلى تسسع لغات فرعية. (٢٠)

### ثانياً: أسرة النيجر كردفانية

تتكون من فرعين مختلفين من حيث عدد الناطقين بهما ومداهما الجغرافي. فالفرع الأول النيجر -كونغو يغلب على جزء كبير من أفريقيا شبه الصحراوية، وينتشر عبر معظم أفريقيا الغربية وأجزاء من بلاد السودان الأوسط والشرقي، ويحتل جزءاً من البانتو جُلَّ أفريقيا الوسطى والجنوبية، والفرع الثاني، وهو الكردفانية، محصور في كردفان.

والتقسيم الرئيس في مجموعة النيجر -كنغو هو التفريع بين لغات مندي وغيرها. ويجمع الباحثون على تقسيم المندي، إلى مندي طان، ومندي فور. ويقسم غرينبرج لغات النيجر إلى خمسة فروع: الغربي الأطلسي West Atlantic، كوا البنيوي - كوا، وآدماوا الشرقي، مندي، دنوى، كونغو، وعلى سبيل المثال يحتوي الغربي الأطلسي على الفولا، وولوف، وبولا.

وعلى عكس أسرة النيجر -كونغو واسعة الاتساع والتشعب/فإن الفرع الأخر النيجر -كردفان يتقاسم جبال كردفان مع لغات متنوعة من الأسرة النيليّة الصحراوية. ويتكون فرع النيجر -كردفان من خمسة فروع: التومتوم Tumtum، كواليب، تقلي، تلودي، وكاتلا. (٢١)

### ثَالِثًا : الأسرة النيلية الصحراوية

إحدى كُبْرَى اللغات الزنجية الأفريقية ويتكلم بها بصفة عامة (في منطقة) شمال لغات نيجر - كونغو وشرقيها، وتسود مناطق وادي النيل الأعلى، والجهات الشرقية من الصحراء والسودان، وفي الصونقي على نهر النيجر، ومن فرعها الشاري - نيل الذي يحوي معظم لغات هذه الأسرة، وتتكون فروع الأسرة النيلية - الصحراوية من الصنغي، الصحراوي، كانوري، كانوري، كانور، تيدا - دازا، زغاوة، برتي، مابان، الفور، شاري - نيل، كومان (كوما، ادوك، قولي، قومز، وماو، ... إلخ).

وتتكون لغات الشاري - نيل من مجموعتين: أ. السوداني الــشرقي، ويتـضمن عشرة أقسام منها النوبه: نوبه النيل، نوبا كردفان، الميدوب، برقد، مورلي - دنقا، باريا، انقسنا، الداجو ونيلي، ويتكون من فرعين غربي: (بورم، مجموعة لوو، دينكا، ونوير)؛ شرقي (باريا، توركانا). ب. السوداني الأوسط، وتتكون من ستة فروع منها البقو باقرمي، الكريش، مورو - مادي، وغيرها. (٢٢)

### رابعاً: أسرة الخويسان Khoisan

تنتشر معظمها في أفريقيا الجنوبية، وفي شمال تنزانيا وتندرجان تحت اسم المهادزابي والسنداوي. وقد ورد الحديث عنها من قبل. وتتميز لغة الخويسان بأنها ذات تنغم خاص Click Sounds.

 الْإِنْورِيقية، إلا أن إمكانية تصنيفها تحت أصول واضحة تؤكد ما ذهبنا إليه حول هذا التواصل ويبدو أنه نتيجة للهجرات وتغيير المناخات والبيئات وما يعقب ذلك من تغير الأنشطة الاقتصادية يجعل كل مجموعة لغوية تطور ما لديها من جذر لغوي بما يناسب هذه الظروف. (٢٣)

نخلص من كل ما سبق إلى أنه، وعلى الرغم من قلة المعلومات عن تواصل بشري وثقافي بين أجزاء القارة، حتى قدوم العرب وانتشار الإسلام في أجزاء واسعة وازدياد معرفتنا بأطراف من عملية التواصل بفضل المصادر العربية؛ إلا أن بعض الإشارات المنتشرة في مؤلفات علماء الآثار، والتاريخ، والأنثروبولوجيا، واللغات تدفعنا لترجيح وجود مثل هذا التواصل ثقافياً ولغوياً وبشرياً ولو على مستوى أوتلي.

أولى تلك الإشارت تتمثل في تبني معظم القبائل الأفريقية لنسب أسطوري يعود بها إلى جذور في الشمال أو في الشرق. (٢٠) ورغم ما تحويه أشجار النسسب هذه مسن عناصر تفسيرية، وفي بعض الأحيان تأويلية توهمية، إلا أنها وبلا شك تنطوي على قدر من الحقيقة أياً كان مقداره. ومن ذلك أيضاً إشارة السلطان محمد بلّو (١٧٧٩-١٨٢٩م) من الحقيقة أياً كان مقداره. ومن ذلك أيضاً إشارة السلطان محمد بلّو أن السبب في استقرار هذه السلالة في غرب أفريقيا كما سمع من أسلافه، أن يعرب بسن قحطان في استقرار هذه السلالة في غرب أفريقيا كما سمع من أسلافه، أن يعرب بسن قحطان اليوربا. (٥٠) وتوضح هذه الرواية تواصلاً بشرياً بين أفريقيا وبلاد العرب (وهو ما ألمحنا اليوربا. (١٥) وتوضح هذه الرواية تواصلاً بشرياً بين أفريقيا وبلاد العرب (وهو ما ألمحنا أفريقية (مصر، الحبشة، وديار اليوربا). ورغم المنحى الأسطوري لهذه الروايسة فإنها أفريقية (مصر، الحبشة، وديار اليوربا). ورغم المنحى الأسطوري لهذه الروايسة فإنها البروفسير صابوري بيوبلكو كان مأهولاً يسربط بسين هذه الأقطار. وقد درس حضارة في جنوب نيجيريا، واستمع إلى روايات أهلها، ليخلص إلى أن الرواد المؤسسين الميوربا، أتوا إلى نيجيريا من حوض نهر النيل الأوسط بين القرنين السابع والعاشر. (٢٠) لليوربا، أتوا إلى نيجيريا من حوض نهر النيل الأوسط بين القرنين السابع والعاشر. (٢٠)

حضارة نبته دليلاً على تواصل ثقافي بين مصر والسودان في حوض وادي النيل، إذ اتجه خضارة نبته دليلاً على تواصل ثقافي بين مصر والسودان في حوض وادي النيل، إذ اتجه أثر المعبود الكبش غرباً إلى البربر الأمازيق، وإلى الليبيين على الساحل الأفريقي الشمالي، كما ظهر عند قبيلة الماندنقو كإله للزوابع والرعد .. وتؤمن قبيلة اليوربا بالإله شانقو الذي يتجلى في شكل رأس كبش عليه نقاب، وهو أيضاً إله البرق عند الفوفي بنين. (٢٧)

ومن الإشارات الدالة على وجود صلات بين سودان وادي النيل وغرب أفريقيا ما ذهب إليه علماء الآثار الفرنسيون الذين درسوا آثار غرب أفريقيا فوجدوا أنهم كانوا يصهرون الحديد الخام حوالي ٣٠٠ ق.م، وأن تقنية صهر الحديد وفدت إليهم من الخارج. والراجح أن مصدرها يرجع إلى أمبراطورية مروي التي اشتهرت بصناعة الحديد. (٢٨)

وهناك نظريات الامتداد الجنوبي الشمالي خصوصاً عند مناقشة التأثيرات الحضارية المتبادلة بين مصر الفرعونية وأمير اطورية مروي وغيرها من الممالك النوبية؛ والتأثيرات اللغوية بين النوبيين في شمال سودان وادي النيل والنوبا في جبال كردفان، وأياً كانت النظرية الصحيحة فإنها تشير لتواصل بشري وتقافي ولغوي متبادل بين أجزاء القارة.

#### انتشار الإسلام ودوره في التواصل الإفريقي

بدأت أفريقيا تفيق من عزلتها، ودخلت مرحلة حاسمة من تاريخها بعد انتشار الإسلام فيها، إذ تمثلته أجزاء كبيرة، منها: الشمال الأفريقي، بلاد السودان السفاسعة والواقعة جنوب الصحراء، وساحل أفريقيا الشرقي. ولكن أفريقيا حافظت على شخصيتها وكينونتها ففي البدء بسطت الدولة الإسلامية نفوذها على الأطراف الشمالية من القارة دينا وتقافة، ليس بقوة السيف وإنما بقوة الشوكة، (٢٩) وكان انتشار الإسلام في المرحلة التاليسة قد تم بجهد العلماء والصوفية عامة والتجار خاصة. وقد برهن التجار المسلمون على حذقهم وجرأتهم حتى سيطروا على المناشط التجارية في أفريقيا، وعلى جزء كبير من التجارة العالمية.

دخل الإسلام منذ فجر مبعثه القارة الإُفريقية عبر ثلاثة مسالك رئيسة أولها عن طريق صحراء سيناء إلى الشمال الأفريقي وهو أهمها أثراً؛ وثانيها عبر البحر الأحمر إلى بلاد النوبة والبجه والحبشة، وهو أقدمها؛ وثالثها عبر المحيط الهندي إلى سواحل أفريقيا الشرقية الممتدة من القرن الأفريقي حتى مدغشقر. وكان حملة المشعل الإسلامي من العرب أولاً، ثم البربر والنوبيين وأمثالهم ثانياً، وأخيراً من الأفارقة والسودان (السود) والزنج من مواطني بلاد السودان. وكان انتشار الإسلام بطريقة أوسع وأعمق منوطاً بالوطنيين الأفارقة: (البربر، النوبه، ثم الزنج) الذين تمثلوا تعاليم الإسلام والثقافة العربية. (٢٠)

كان لبلاد المغرب (ليبيا، تونس، الجزائر، والمغرب الأقصى)، بعد أن تمثلت الثقافة العربية والدين الإسلامي، دور عظيم في نقل نفوذ الإسلام إلى أفريقيا شبه الصحراوية، وحقيقة الأمر أن موقعها الجغرافي جعلها ترتبط بالكيان الأفريقي الواقع جنوب الصحراء وتتأثر به وتؤثر فيه اقتصادياً وحضارياً. وقد يتبادر إلى المذهن أن الصحراء الكبرى قد ضربت نطاقاً حول الإقليم الشمالي وعزلته عن باقي القارة... ولكن الصحراء رغم وعورة مسالكها وجدب أراضيها، لم تكن حاجزاً بل ظلت حتى القرن التاسع عشر كالبحر الذي يربط بين ساحلين وعبر كثبانها مخرت سفن المصحراء تسدع الصلات التجارية القديمة وتقوي من فعاليتها وتحقق التواصل الأفريقي. وكان للإبل دور مهم منذ بداية التقويم المسيحي فكانت قوام القوافل التجارية الضخمة التي أدت إلى ازدهار التجارة الإقليمية عبر القارة، وقيل أن بعض القوافل يتكون من ستة آلاف أو ما يقارب الإثنى عشر ألفاً من العير قد عبرت الصحراء تحمل المؤن وشتى أنواع البضائع كل عام. ومصدر كثير من هذه السلع هو الغابات الإستوائية. وكانت المقايضة أو استبدال المسلع، أساس تلك التجارة. وانتشرت المدن التجارية على المون والعجارية والمون المنسوجات والعطور والخيل والأسلحة والنحاس والحديد. (١٦) الصحراء وعلى المنسوجات والعطور والخيل والأسلحة والنحاس والحديد. (١٦)

أدَّت هذه المصالح المتبادلة بين المغرب وبلاد السودان لاتساع نطاق التواصل وزيادة الهجرة واختلاط الوافدين بالمقيمين ومصاهرتهم مما ساعد على نشر الإسلام بين

"السودان" مثل التكرور والفلاني والولوف والسوننكه والديوله والصنغي والماندقو والهوسا والكانوري والكانميين. وكما هو الحال في سودان وادي النيل وشرق أفريقيا، فإن التجار كان يجمعون بين وظيفة التاجر ودور الداعية المسلم.

صاحب هذه الجهود الاقتصادية هجرات بربرية، فمن المغرب الأقصى خرجت قبائل لمتونه وجدالة صوب نهر السنغال، واندفعت مجموعات أخرى صوب الجنوب الشرقي حتى بلغت إقليم شاد. وكانت المدن التجارية التي نشأت على أطراف الصحراء تجمع بين ديناميكية طبقتي التجار والعلماء، وأدى نشاطها الدافق إلى ازدهار الحياة الاقتصادية والثقافية، مثلما حدث في جني، نياني، قاو، وولات في غرب بلاد السودان، وغلبت على دولة كانم وبرنو، ومدن الهوسا (مثل كاتسينا، وكانو) حركة اقتصادية وثقافية مماثلة، وصار بعضها مركز إشعاع للعلوم الإسلامية والآداب العربية.

تم هذا الانجاز العظيم الذي انتقات فيه الزعامة الدينية والتقافية والسياسية والاقتصادية إلى سكان البلاد الأصليين على يد "السودان" أو الزنوج بعد أن تشبعوا بروح الإسلام، ولعل خير ما يمثل هذه المرحلة من المدن تمبكت أو تمبكتو التي كان منشأها مابقاً لنشأة صنعي، فقد أسست في عهد المرابطين، وارتبطت نشأتها الأولى في القرن الخامس عشر بمعسكرات الطوارق، ولما حل القرن السادس عشر صارت مدينة تجارية عامرة، ومركز التعاع علمي زاهر، وكانت ذات تعامل تجاري واسع في الذهب والملح، إذ كانت تمبكتو كأنها ميناء صحراوي يبعد بضعة أميال من نهر النيجر ويتحكم في ظهير السافنا والغابات الاستوائية إلى الجنوب وكانت وثيقة الصلة بمدينة جني التي تهيمن على طرق القوافل المتصلة بالمناطق الاستوائية. (٢٢)

واكب هذا الانتعاش الاقتصادي والانفتاح على العالم الخارجي، والمناطق الاستوائية، ازدهار علمي رفيع تمثل في تدفق العلماء إليها وإقبال الطلاب عليها، وكانت الكتب المستوردة من مصر والمغرب من أكثر المواد مبيعاً في أسواقها.

كان هذا التعامل الاقتصادي الواسع والتبادل السلعي والهجرات من أهم مظاهر التواصل وكانت عامل ربط اجتماعي وثقافي مهماً. وفي هذا المناخ العلمي ظهر أحمد

77 3

5

أما المثال الثاني للتواصل الإثني والثقافي والتجاري كان مسرحه سودان وادي النيل، حيث ازدهرت ممالك النوبه المسيحية (٥٨٠-٥٠١ م)، فبعد مقاومة شديدة مسن مملكة المقره المسيحية التوفق العرب في أعداد كبيرة. وبدأت فترة تعايش سلمي بين الدينين الدينين الإسلامي والمسيحي انتهت بقيام ممالك إسلامية، أولها: مملكة العبداللاب العربية، شم سلطنتا الفونج والفور، ومملكتا تقلي والمسبعات وكانت النخبة الحاكمة فيها، على الأرجح، من أعراق "سودانية" تمثلت العقيدة الإسلامية والثقافة العربية. وقد مهدت عوامل اقتصادية لهذا التواصل. أولها التواصل التجاري الكبير، حيث كانت القوافل التجارية تسير مسن الجنوب والغرب نحو الشمال والشرق مخترقة المدن التجارية الكبرى، مثل كبكابية، المندي، وبرير إلى مصر وموانئ البحر الأحمر تحمل السلع المجلوبة من أواسط بلاد السودان ووادي النيل الأوسط. وثانيها عمليات استخراج الدهب والزمرد مسن الصحراء الشرقية، وكانت العمالة من السكان الوطنيين. وثالثها أن الموانئ السودانية آنفة النحر كانت جزءاً من حركة التجارة العالمية، التي تربط الهند وتجارة التوابل بحوض البحر الأبيض المتوسط وأوربا عبر الصحراء الشرقية وصعيد مصر.

إلى أن الهجرة العربية لم تستطع أن تخترق منطقة السدود في "جنوب السودان" لوجود الأنهار الكثيرة والأمطار الغزيرة وانتشار ذبابة النسي تسي الضارة بدواب النقل، بالإضافة إلى أن مقاومة القبائل النيلية من شلك ودينكا حالت دون توغلهم. ولكنها ربما سمحت بقدر محدود لانتشار الإسلام، فالمنطقة كانت تدور في الفلك التجاري الذي يسيطر عليه المسلمون. وكان ما يصدره جنوب السودان من سلع يجد طريقه إلى مراكز تجارة القوافل. (٢٣)

كانت رحلات العلماء المتجولين ورجال الطرق الصوفية من سودان وادي النيل ورصفائهم من بلاد السودان الوسطى مصدر تفاعل ثر. وكان المذهب المالكي يربط بين مواطني بلاد المغرب وغرب أفريقيا ووادي النيل الأوسط، كما كانت الطريقة القادرية ذات نفوذ كبير بين سائر المسلمين في المنطقة.

وصارت سلطنات سودان وادي النيل معبراً رئيساً لطريق الحجاج المسلمين الذي يبدأ من أقصى الغرب في موريتانيا والسنغال، وكانت قافلة الحجاج، التي تجمع الحجيج والعلماء والتجار وأصحاب الحرف، مركز تلاقح ثقافي فريد. وكثيراً ما يتخلف بعض الحجيج عن الركب. وكانت سلطنات سودان وادي النيل منطقة جاذبة لكثير من سكان غرب أفريقيا، وقد زادت الهجرة إلى نفس المنطقة عند قرب ظهور "المهدي المنتظر"، في نهاية القرن الرابع عشر الهجري، استجابة لتوجيه المصلح الكبير السنيخ عثمان بن فودي مؤسس دولة سوكتو في نيجيريا، الذي أمر هم بمبايعته.

تعود صلة العرب بشرق أفريقيا إلى قرون قبل ظهور الإسلام. ومن جنوب الجزيرة العربية، والخليج الفارسي هاجر بعض التجار المسلمين ولحقت بهم فرق من أهل السنة، والشيعة، والخوارج ربما فراراً بدينهم من بطش الحكام. ولم يكن عددهم كبيراً إذا ما قورن بمن هاجروا إلى شمال أفريقيا وسودان وادي النيل. واستوطن الوافدون في المنطقة الواقعة بين القرن الأفريقي وجزيرة مدغشقر وأسسوا المراكز التجارية في مقديشو، كاسو، كلوه، زنجبار، اتوندو، بمبما، ممباسا، وسوفاله. وكانت هذه المدن التجارية منفذاً للسلع الأفريقية للهند، والصين وبلاد العرب. وكانت تلك المراكز تعني بالتجارة القارية في المقام الأول، ففي البدء لم يتوغل التجار المسلمون في الداخل كثيراً بالتجارة وما يتبعها من منافسة.

من الساحل تسربت المؤثرات الإسلامية إلى منطقة البحيرات الاستوائية التي تضم تنجانيقا (تنزانيا)، كينيا، يوغندا، رواندا، بورندي والكنغو، وجاء هذا التوغل متأخراً إذ بدأ في القرن التاسع عشر. وكان هدف التجار العرب والسواحليين الحصول على العاج والرقيق، ولكن العرب لم يحققوا نفوذاً كبيراً في الداخل بل أن عمليات الاسترقاق التي نشطت في المناطق الداخلية خلفت مرارة شديدة في (نفس الأفارقة السود ضد الأقلية العربية التي تعيش على الساحل. وعم تقس الشعول في مناطق أخرى من القارة. (٢١)

العربية الذي سين على من أهم آثار رالتجارة (هذه أمران: أولهما استيراد بعيض المحاصيل (أو الحبوب) الغذائية الجديدة من بعض سواحل المحيط الهندي، كما انتقلت التقنيات

44

والمهارات من إقليم لآخر، ثانيها أنه بعد بضعة قرون من تلاقح مؤثرات أفريقية وعربية وفارسية في جو إسلامي نشأت الثقافة السواحلية واللغة السواحلية. والسواحلي هو هجين أفريقي، عربي وفارسي عرقياً وثقافياً. ويقرر البروفسير سيد حامد حريز: "أن من بين الكتاب الغربيين أمثال جان كنابريت Jan Knappret من يغالي في وصف الجانب العربي الإسلامي في الثقافة السواحلية بصورة تثير حفيظة بعض السواحليين والأفارقة، وهو يذهب إلى أن الثقافة السواحلية ثقافة شرقية وعربية إسلامية، وإنه يصعب تحديد أي عناصر أفريقية خالصة لا نزاع عليها في هذه الثقافة". (٢٥)

لإيقرر بعض الباحثين أن السواحلية لغة أفريقية تركيباً ولكنها اقتبست كثيراً من اللغات الأخرى جُلُها من اللغة العربية. ويبدو أن مجموعة البانتيو وهي من أبرز المجموعات الإفريقية التي كانت تنتشر في شرقي وجنوبي وأواسط أفريقيا من أهم من تفاعل مع الثقافة العربية. والبانتيو كما ألمحنا لا يشكلون مجموعة عرقية متجانسة ولكن تربط بينهم لغة واحدة وبعض الخصائص البيئية المشتركة. (٢٦)

كتبت اللغة السواحلية أصلاً بالحرف العربي مثل بعض اللغات الأفريقية ذات المنبت المماثل، ولكن بعد السيطرة الأوربية على المنطقة استبدل الحرف العربي بحرف لاتيني، مما باعد بينها وبين جذورها العربية. (٣٠) ولعل في تطور ما يعرف (يعربية جوب للأنهان تجربة اللغة Juba Arabic في جنوب السودان، في ظروف مماثلة، ما يعيد للأذهان تجربة اللغة السواحيلية.

وكما يؤكد البروفسير حريز فإن "الثقافة السواحلية بصورتها المطلقة" ما نسزال نجدها في الجزر وبعض المناطق السواحلية، تتعكس في أسماء الأشخاص، وفي العقيدة، والعادات، والتقاليد، واللبس والأزياء، والعمارة، والآداب والفنون، وفي اللغة قبل هذا وذلك، ولا تخرج من كونها ثقافة أفريقية - آسيوية (عربية - فارسية) مسلمة تشربت مؤخراً ببعض المؤثرات الأخرى عبر مسارها الطويل. (٢٨)

تعكس تجربة تطور الثقافة السواحلية عمق التداخل السكاني والثقافي بين أنماط مختلفة المنبت من شعوب القارة، وقد حققت اللغة السواحلية انتشاراً كبيراً في معظم أقطار شرقى أفريقيا الواقعة بين الساحل والبحيرات العظمى وحتى نهر الكونغو. (٢٩)

(15° 15m)

إن التوسع المذهل للعلاقات التجارية، والتبادل الثقافي والتواصل البشري تحت مظلة الدولة الإسلامية حدث في جو تسوده المرونة وحرية التنقل دون حواجز جمركية أو حدود سياسية. ومنذ القرن الثاني عشر وحتى القرن السابع عشر صارت أفريقيا ملتقى لطرق التجارة العالمية ترفدها مصادر ثراء واسع بالمنتوجات الإقريقية. وقد أبلى تجار الهوسا والونقرا، وغيرهم ممن تخصصوا في المناشط التجارية بــلاءً حـسناً فــي هــذه المناشط الاقتصادية على المستويين الإقليمي والقاري. (١٠)

وقد يتساءل القارئ عما حدث في الأجزاء التي لم تبلغها المؤثرات الإسلامية ولم يرد ذكرها في المؤلفات العربية المعاصرة. والإشارة هنا إلى أفريقيا المدارية والوسطى والجنوبية، ولعل فيما ينتشر في بعض هذه المناطق من طراز غريب من المباني الحجرية ما يبدد هذا الغموض ويكشف عن تاريخ المنطقة. ففي زيمبابوي Zimbabwe ما يبدد هذا الغموض ويكشف عن تاريخ المنطقة. ففي زيمبابوي ومابونقبوي Mapungbwe الكتشفت مبان ضخمة شيدت بحجارة كبيرة غير متناسقة الأحجام ودون ملاط وتعرف بالطراز السياكلوبي Cyclopean؛ تلك المدن المحصنة ذات السلالم الضخمة التي شيدها شعب البانتو، على الأرجح، تبين كيف أن بعض المهارات قد طورت، ولا داعي للتوقف عند النظريات التي دبجت حول مُستيدي تلك الصروح الأثرية. ومن الجلي أن بعض المؤرخين لم يكونوا ليقبلوا أن أسلاف البانتو قد شيدًوها.

في عام ١٩٠٥م بين أحد العلماء المختصين في الآثار المصرية، والذي زار تلك الصروح المعمارية في زمبابوي، أنه لا يوجد أي مؤثر خارجي أوربياً كان أم شرقياً وأنها من أصل أفريقي (صميم)، وبعد ثلاثة عقود، أكد عالم آخر بناء على دراسات أثرية دقيقة أنفس النتيجة السابقة، وبفضل الجهود الجماعية لعدد من علماء اللغات والآثار والأنثر بولوجيا أمكن الحديث عن تلك الصروح وبنائها، وقد نشأت في كنف ممالك زمبابوي وموني موتابا (Mwene Mutapa) وهي ممالك قوية، ذات شراء عريض، وتاريخ تليد، از دهرت بين القرن الحادي عشر والقرن الرابع عشر وكانتا معاصرتين لمملكتي غانا ومالي. (١٤) شهدت نقين المنطقة - منطقة موزمبيق- بين القرن العاشر والقرن السادس عشر الميلاديين نشاطاً اقتصادياً قاده العرب والهنود، وقد أنشا هولاء

التجار المسلمون محطات تجارية على الساحل وأخرى على نهر الزامبيسي، ومن أشهر تلك المحطات مدينة سوفالا وسنا. كانت المدينة الأخيرة بمثابة مستودع كبيسر لجمع الذهب المستخرج من تلك المناطق وقد حقق المسلمون صلات تجارية متميزة مع مملكة الموني موتابا من الشونا، وقد خالطهم المسلمون من عرب وسواجليين، ونتج عن ذلك ظهور أعراق أفريقية مسلمة تتحدث السواحيلية ولغة السنا ولغة المشونا، وكان أن أسسيت تلك الأعراق المسلمة أي صلة لها باللغة العربية. ونتيجة الحصار والاحتكار الذي فرضة البرتقاليون على النشاط الاقتصادي في تلك المنطقة فقدت العناصر الأفريقية المسلمة، هويتها الإسلامية والعرقية والثقافية تدريجيا، وذابت مقوماتها الثقافية في ثقافات السنونا غيرها من مقابل زمابوي وجنوب أفريقيا.

### الاستعمار الأوربي لأفريقيا وأثره على التواصل الإفريقي

#.

منذ السنوات الأخيرة من القرن الخامس عشر دخلت القارة الإقريقية مرحلة جديدة من تاريخها، وقد بدأت تلك المرحلة عندما نجح البرتقاليون في اكتشاف طريق بحري عبر رأس الرجاء الصالح إلى الهند. وكان ذلك بداية السيطرة الأوربية على السواحل الأقريقية والمحيط الهندي، وأعقب ذلك دخول قوى أوربية جديدة نازعت البرتقاليين سيادتهم ونفوذهم وسقطت بذلك أفريقيا تدريجياً بين براثن الاستعمار الأوربي، نتبجة لهذا الإنجاز العظيم تمكن البرتقاليون من السيطرة على التجارة الشرقية

التي كانت حكراً على العرب والمسلمين، وكان العرب ينقلون السلع بالقوافل عبر البلاد العربية إلى بلاد الشام أو مصر، ومنها أو من إحدى موانئ البحر الأبيض المتوسط الغربية إلى المدن الإيطالية. (٢٠)

أدى هذا الإنقلاب إلى الاعتماد على الطريق البحري، وانتقال مركز الثقل الاقتصادي، أو التجارة العالمية من البحر الأبيض المتوسط إلى البرثقال أولاً وإلى باقي أقطار أوربا الغربية تدريجياً. وامتدت آثار هذا التحول إلى أواسط بلاد السودان حيث انتقل جزء كبير من تجارة القوافل، تدريجياً، من المراكز المنبثة على أطراف الصحراء إلى المناطق الساحلية التي يسيطر عليها الأوربيون.

110 N 13,2 Will left

إن ما حدث نتيجة الندخل البرتقالي كان استهلالاً لاندماج التجارة الأفريقية في الاقتصاد العالمي الذي انتقلت زعامته إلى أوربا الغربية، واكتملت تلك السيطرة الإمبريالية عند وقوع أجزاء كبيرة من السواحل تحت دائرة النفوذ الأوربي، ونتيجة لكل ذلك تدنى مستوى العلاقات التجارية عبر الصحراء بين العرب والأفارقة، ولكن مستوى العلائق الدينية والثقافية ظل دون تغيير يذكر حتى مطلع القرن العشرين.

لم يتبين الأفارقة الخطر المحدق بهم، ولعل رد الفعل الإيجابي الأول جاء من مراكش، وذلك عندما سعى البرتفاليون لخلق قطيعة بين المغاربة والأفارقة لتحقيق مكاسب تجارية. وكانت حملة أحمد المنصور الذهبي، سلطان مراكش، ضد سلطنة صنعي عام ١٩٥١م على حد تعبير البروفسير جمال زكريا قاسم: "محاولة لتوحيد القوى العربية الإفريقية والاستعانة بقوتها وتروتها لتدعم السلطنة المراكشية لمواجهة الضغوط الاستعمارية الأسبانية والبرتكالية في الحوض الجنوبي للبحر الأبيض المتوسط وسواحل المغرب العربي......". (٢٠)

ولما أحكم الاستعمار الفرنسي والبريطاني قبضته على القارة في أول القرن العشرين لم يعد هنالك مجال كسب للتجارة عبر الصحراء، كما أن احتكار الدول الاستعمارية للمواد الخام لفائدة مصانعها كان كاملاً. فمن الساحل دخل الاستعمار، وعلى الساحل تمركزت إدارة مستعمراته، وبالسفن البخارية نافسوا سفن الصحراء في نقل الصادرات والواردات، وشيّدت الصكك الحديدية، ورصفت الطرق لتحقيق ذلك الغرض. (المورد البروفسير جاكوب ادي أجاي عن هذه المرحلة بقوله: الم يعد أيّ من العرب أو مواطني غرب أفريقيا يتحكمون في الطرق الحديدية، أو وسائل الاتصال البحري. كما لم يعد في مقدور مسلمي غرب أفريقيا أن ينهلوا من مراكز العلم في المغرب، أو يزوروا الأماكن المقدسة في الحجاز بيسر دون استعمال وسائل الاتصال التي تتحكم فيها الإدارات الاستعمارية". ونتيجة لهذا التغيير الجذري تردت سبل الاتصال التي النقاقي والديني بين العرب والأفارقة، ولم تتحسن سبل المواصلات إلا بعد منتصف القرن البعشرين عندما بدأت حكومات المغرب وغرب أفريقيا في شق طرق معبدة للسيارات الإبط بينها. (من)

حرص الاستعمار، كما ذكر البروفسير وولتر رودني Walter Rodney، على أن يوقف التجارة بين أجزاء أفريقيا ايقافاً كاملاً. فقبل عصر الاستعمار كان هنالك قدر كبير من التجارة الحرة يجري بين الدول الإفريقية، كما أوضحنا، وكان الاتجار عبر المسافات البعيدة وعن طريق القوافل ظاهرة بالغة الشيوع في اقتصاديات أفريقيا، إلا أن هذه التجارة، ذات المدى القصير والبعيد، أصبحت عرضة للتنبيط بل وللمنع الكامل. (٢٠)

أَمْ مَنْ مِنْ المَدود الاعتباطية لكل مستعمرة، بصفه عامة، حدوداً للاقتصاد ذاته". ومع تغيير إنّجاه مسار التجارة من كل بلد مستعمر نحو البلد المستعمر تم القضاء على جانب كبير من هذه التجارة العريقة بسين الدول الإفريقية، وحال دون تقوية العلائق القديمة وتطوير روابط جديدة. (٧٠٠)

وراغم مظاهر الضعف التي بدأت تدب في المجتمعات الإسلامية في غرب أفريقيا وغيرها، إلا أنه ما أن انتصف القرن الثامن عشر حتى بدأت حركة إصلاح ديني يتزعمها جماعة من المجددين والمصلحين ممن تأثروا بحركات الإصلاح التي انتظمت أجزاء واسعة من العالم الإسلامي في غرب آسيا وشمال أفريقيا كالوهابية، الإدريسية، السنوسية، والمهدية، وسعى المصلحون لتكوين مجتمعات إسلامية سليمة واتخذوا الجهاد وسيلة لتوسيع دائرة الإسلام ونشر تعاليمه بين أتباع الديانات الإفريقية التقليدية. وقد ساء بعض هؤلاء المصلحين "التسويات غير المقبولة التي جرت بين الإسلام وبين الديانة الأفريقية التقليدية". وشملت حركات الإصلاح هذه فوتا قالون، فوتاتورو، وخلافة سوكتو وكذلك إمبراطورية بورنو، وكان هؤلاء المصلحون من أبناء السودان عامة، ومن الفولاني خاصة.

صادفت موجة الأصلاح الديني في أفريقيا في بعض صورها بداية توغل الاستعمار الأوربي. ولا شك أن دعوات المهدية التي انبعثت في سودان وادي النيل والصومال، كانت في بعض مظاهرها رد فعل للتسلط الأوربي. ومع أنَّ حركات الإصلاح هذه قد وسعت رقعة الإسلام ودعمت التواصل الديني بين الأفارقة، ولكنها لم تهبُ لنصرة جيرانها في الشمال الأفريقي، عندما حاق (بها خطر الاستعمار، أو تتحد في ما بينها لمواجهة ذلك الخطر قبل أن يتداركها. (١٨٠)

من افرازات حركة الشيخ عثمان بن فودي، مؤسس خلافة سوكتو، الأعداد الكبيرة التي هاجرت من شمال نيجيريا إلى سودان وادي النيل دعماً لثورة الإمام محمد أحمد المهدي، مؤسس دولة المهدية، واستمرّت تلك الهجرة لأعوام طوال حتى إن الإدارة البريطانية في كل من نيجيريا والسودان سعت للحد منها. وحقيقة الأمر كان أكثر ما يزعج الإدارات الاستعمارية الطاقات الكامنة عند المسلمين، وكان خوفهم شديداً مما أسموه بالخطر الإسلامي Islamic Peril. ونذا سعت تلك الإدارات إلى تحجيم الإسلام في الأقطار الإوريقية غير العربية، وسمحوا المسلمين بممارسة الشعائر الدينية، والتركيز على أبجديات الفقة الإسلامي وحفظ القرآن الكريم. وحجبوا عنهم ما يكتب باللغة العربية عن الحركات الإسلامية والثورية، فتضاعل الاتصال بينهم وبين العرب عبر القنوات التقايدية من حج، ورحلات دراسية، وعن طريق ما يكتب باللغة العربية. ومن ثمَّ انعدم التفاصل من حج، ورحلات دراسية، وعن طريق ما يكتب باللغة العربية. ومن ثمَّ انعدم التفاصل بينهم، أو كاد، في وقت زادت فيه صلتهم بالفكر الأوربي. أقول كاد أن ينعدم التواصل بين الأفارقة غير العرب من جهة أخرى لأن نخبة من الطلاب المسلمين (الأفارقة) ظلت تتردد على مراكز الإشعاع الإسلامي مثل فاس والأزهر وفيع. الشريف ومكة المكرمة والمدينة المنورة وحافظ ت على جوهر التواصل بمستوى رفيع. (12)

كانت هذه هي حصيلة التواصل العربي الأفريقي، عندما أحكم الاستعمار قبضته على سائر القارة، وهذا التواصل هو نتيجة لتفاعل عوامل جغرافية وبـشرية واقتـصادية وتقافية أسهم فيها الطرفان من مواطني القارة: الأفارقة الـسود أو الزنـوج، والأفارقـة العرب. وصار من تمثلوا الثقافة العربية الإسلامية من السود جزءاً منها. فـساهموا فـي استيعابها وتوطينها وتأصيلها، ثم تولوا نشرها والمدافعة عنها، وكانت درجة التأصيل في المجتمع الأفريقي متفاوتة، كما أن بعض الجهات لم تتأثر بها. فلمـا غلبـت الإمبرياليـة الأوربية على القارة سعت لتشويه تلك العلائق وطمس جوهرها في شرق القارة و غربها. ولا غرابة أن غرسوا مفهوم "أفريقيا السوداء" و"أفريقيا العربية". ولما بدأ الإفارقة والعرب (المرتفالهما ضد المستعمر لم يكن بينهما أي تنسيق، إذ لم يكن هنالك ما يجمع بين الحركتين في مبدأ الأمر.(٥٠)

311

وكان مما أسهم في ترسيخ مفهوم التواصل الأفريقي، دون قصد أو تخطيط مسبق، الاستعمار نفسه. فقد نعمت معظم أنحاء القارة منذ نهاية الحرب العالمية الأولى مسبق، الاستعمار نفسه. فقد نعمت معظم أنحاء القارة منذ نهاية الحرب العالمية الأولى بدرجة كبيرة من الأمن والاستقرار مما يسر النشاط الاقتصادي إلى حد كبير، رغم محاولة تحجيمه من الإدارات الاستعمارية. كما نشط الحراك السكاني في المستعمرات واستغل المواطنون خطوط السكة الحديد التي أنشأها الاستعمار، لسربط المناطق ذات المردود الاقتصادي بما وراء البحار؛ إلا أن تلك الطرق سهلت سفر المواطنين وتواصلهم فيما بينهم والتقليل من الانحصار المحلي الضيق ومن الانطواء الإقليمي والانكفاء في الجماعة الإثنية الخاصة بهم.

ساهم الاستعمار أيضاً في إنساء بنية اجتماعية جديدة، فعلى الرغم من أن البنيسة الاجتماعية التقليدية كانت تتبح الحراك الاجتماعي فإن هياكلها الطبقية كانت تضفي وزنا مبالغاً فيه على النسب والمولد. أما النظام الاستعماري فقد شدَّد على المزايا الفردية، مما قلل من سيادة النسب والحسب. كما كان لمراكز الجذب الحضرية التي أنشأتها الإدارات الاستعمارية دوراً مهماً في انصهار المجموعات الأفريقية ذات الأصول المختلفة في مجتمع المدينة رغم الشروخ الاقتصادية التي نجمت عن هذه الهجرة المطردة من الريف للمدن. (١٥)

### أيديولوجية حركات التحرر الإفريقي وأثرها على التواصل

بدأت حركة التحرر الأفريقي وجركة التحرر العربي في زمان متقارب وربما كانت الأخيرة أكثر تبكيراً. فقد خضعت أفريقيا جنوب الصحراء للهجمة الاستعمارية في القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين، وفي تفسى الفترة خضعت أفريقيا الشمالية، وباقي الأقطار العربية الآسيوية لنفس المصير. دعت الحركتان للحرية، ونادى بها المواطنون في شوارع أكرا في الخمسينيات، وحاربت من أجله شعوب موزمبيك وأنقو لا؛ وتبني نقس الشعار المصريون والليبيون والتونسيون والمغاربة، واستشهد من أجله المليون من مواطني الجزائر، وكانت مناهضة الاستعمار والتفرقة العنصرية هي القاسم المشترك عندما بدأ التواصل بين المنطقة بن الأفريقية والعربية في مطلع الخمسينيات.



وي سعيه لكسر حلقات النطور الطبيعي للنواصل الأفريقي بذر الاستعمار، بشكل غير مباشر، نوى تواصل جديد يقوم على أيديولوجية جديدة هي الهوية الأفريقية، فقد ساهم الاستعمار بنظرته الدونية للأفارقة في توليد مشاعر القومية الإفريقية وبلورة الوعي الجماعي لدى الأفارقة الخاضعين للاستعمار بأنفسهم كشعوب سوداء مستعمرة.

والمعاصر في المعاصر عن المعارفات العجيبة التي عرفها تاريخ أفريقيا المعاصر في فالأفارقة لم يتذكروا أنهم أفارقة إلا عن طريق الاستعمار الأوربي، وكان لما لاقاء الأفارقة السود من إذلال وتحقير بدافع التفرقة العنصرية سبباً في اعترافهم ببعضهم البعض إخوة أفارقة. (٥٠)

إن الوعي بالذاتية السوداء في جنوب الصحراء الكبرى شكل من أشكال الهوية الأوريقية، وإذا كان هذا الوعي قد ولد هو ذاته كرد فعل للاستعلاء العنصري الأوربي، فإن انتشاره على نطاق القارة بأسرها هو نتيجة تواصل أفريقي بلغ أقصى تجليات بالإحساس بالهوية المشتركة والمصير المشترك، يتساوى في ذلك أتباع المعتقدات التقليدية والنصارى والمسلمون.

لعل ما دعم مفهوم الزنوجة والهوية السوداء بين الـشعوب الإفريقيـة القاطنـة جنوب الصحراء الاهتمام الشديد الذي أبداه الأمريكيون السود ومواطنو جزر الهند الغربية بقضايا المنطقة الإقريقية وما تمخض عنه من تواصل متعدد الأشكال بين الطرفين.(٥٣)

كان الاهتمام مركزاً في باديء الأمر، وخلال فترة الأعـوام ١٨٢٠-١٩٣٥م، على المناطق التي أصبحت هدفاً لهجرة الأمريكيين السود ونشاطهم التبـشيري، خاصـة غرب أفريقيا وجنوبها، والقرن الأفريقي وجاء تفاعل المناطق نتيجة لتغلغل أفكار دعاة مشاريع حركة الوحدة (الجامعة) الأفريقية Pan African Movement إلى مناطقهم ولكتابات الأمريكيين السود، وما شابه ذلك أو، وهو الأهم، نتيجـة لمبـادرات خريجـي المدارس الذين كانوا يهاجرون في أعداد متزايدة لأمريكا من أجل الحصول علـي تعليم عال. وبين من هاجروا تبرز أسماء مثل: ننامدي أزيكيوي، كوامي نكروما، كاموزو باندا، وغيرهم ممن أسهموا بدور رائد في حركات التحرير الوطني في أوطانهم.

ويبدو أن التفاعل مع العنصر الأمريكي الأسود كان له أثر قوي وجلي في إطار أيدلوجيات الكفاح الوطني الأفريقي للتحرر من الاستعمار. أما من ناحية وجهة نظر التوجه الوحدوي الأفريقي Pan Africanist Interest بوجه عام فتشير الدلائل إلى انفتاح الرؤى السياسية والأيديولوجية الأفريقية نتيجة تفاعل أفارقة الأقطار المستعمرة والأمريكان السود. (١٥)

لا يسمح المجال هذا الدخول في تفاصيل تلك الأفكار، ويكفي أن نقول إن الدعوة للقومية الأفريقية هي دعوة للحرية والمساواة والكرامة واحترام الذات والمشاركة في كل الأمور المادية والروحية، وهي جهد مستمر لانقاذ الأفارقة من مستنقع المشعور بالدونية التي عاشوا مكبلين بأصفادها طويلاً. فإذا كانت هذه القومية قد نشأت في أفريقيا نتيجة عدوان خارجي فإن بذورها قد تفتقت من ذوي الأصول الإفريقية الذين عاشوا في أمريكا وأوربا وشعروا بوطأة العنصرية في تلك البلاد. (٥٠)

وانتقل التحدي من أمريكا وجزر الهند الغربية، حيث انفعل به من هاجر طلباً للعلم في أمريكا، انتقل إلى أوربا حيث وجدت حركة الزنوجة دفعاً جديداً في باريس. وفي ثلاثينيات القرن العشرين دعا لها الشاعر أيمي سيزار أحد مواطني المارتنيك من جُررُ الهند الغربية، وقد عبر عن دعوته هذه في قصيدة نشرت عام ١٩٣٩م. ثم ارتبطت الدعوة بالرئيس السنغالي ليوبولد سيدار سنغور الذي صار أكبر مروج الأفكارها.

وسيلة والزنوجة بحسبانها مذهباً فكرياً صارت تضم مقاهيم متنوعة: فهي وسيلة للتحرر وتأكيد الذات، وذات مفهوم سياسي أيضاً، وتدعو لأن يتمسك الأفارقة بافريقيتهم بدلاً من أن يكونوا أوربيين سود. وحول هذا الموضوع دارت مناقشات طوال على صفحات مجلة الوجود الأفريقي Presence Africaine.

دعا الرئيس سنغور أبان سعيه لنيل استقلال بلاده ، للزنوجة متحدياً بذلك كُلاً من فرنسا والمواطنين السنغاليين الذين يؤيدون سياسة الدمج الفرنسية المفرخ والتي تدعو للأخذ بالقوانين الفرنسية وحقوق المواطنة الفرنسية. (٥٧) ولعل ما قاله المؤرخ بازل ديفيدسون يعبر عن مفهوم الزنوجة أصدق تعبير: "إن الزنوجة لديهم وسيلة للحتجاج، سلاح للنضال للحصول على المساواة، وتحد رمى به أمام عالم ظهر أنه يعدد

ASS W/ 11/20

فقط الانجازات المادية". (٥٠) وعبر عن أفكار الزنوجة، شعراً ونثراً، كثير من الناطقين بالإنجليزية والفرنسية. ومنهم الشاعر الغاني ح.أ رومانو الذي وصف إلهه كما يتراءى لعينيه، فقال: (٢٠)

"إلهنا أسود ..
سواده من ظلام الخلود
شفاهه غليظة ذات شبق ..
شعره مجعد .. عيونه مذابة ..
مذابة في مائها سمراء
هذا هو الجمال حقاً إن طلبته
لأنه في ظله خلقنا
ونحن فوق الأرض ظله!!"

غير أن فكرة الزنوجة، وإن وجدت صدى وتأثيراً كبيراً في أنحاء مختلفة من القارة، إلا أنها وجدت من عارضها، ومعظم هؤلاء من الناطقين بالإنجليزية الذين كانوا أي يأخذون عليها رومانسيتها، كما يتهمها معارضوها من دافع أن اتجاهاتهم عملية عقلانية المعالفة الأساس هو التقدم والرقى الذي حققته الحضارة الآلية. (١٠٠)

من هذا العرض السريع يتضح في جلاء لماذا لم يحدث أي تنسيق بين أفريقيا الشمالية، وأفريقيا شبه الصحراوية في معركة النضال ضد المستعمر. ولماذا لسم يكن لدعوة العرب بالوحدة العربية أو الجماعة الإسلامية أي صدى في غرب أفريقيا أو شرقها؟

إن جذور الحركة الوطنية الإَقْرِيقية السوداء ذات توجه علماني في الأغلب تأثرت بأفكار الأمريكان السود، كرد فعل للتميز العرقي، وتركزت دعوتها للوحدة الأفريقية. القائمة على الزنوجة أيًا كان مصدرها.

القارة دوراً فاعلاً في إذكاء روح الوحدة الأفريقية داخل القارة ولا سيما بعد موتمر القارة دوراً فاعلاً في إذكاء روح الوحدة الأفريقية داخل القارة ولا سيما بعد موتمر مانشستر الذي عقد عام ١٩٤٥م، حيث نحت منحي أفريقياً خالصاً، وكان دور العرب والمسلمين الأفارقة في تلك الحركة ضئيلاً في باديء الأمر، وفي الخمسينيات بدأ التواصل بين المنطقتين العربية والأفريقية، وكان لثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢م بقيادة الرئيس جمال عبد الناصر دور رائد في دعم الاتجاه الوحدوي وذلك بتأييد حركات التحرر الأفريقيي ومناهضة الاستعمار والتفرقة العنصرية. (١١) وقد أعطى مؤتمر باندونق، أبريل ١٩٥٥م، الذي أسهمت فيه بعض الأقطار الأفريقية العربية، الاتجاء التضامني للقارة دفعة جديدة. في ذلك المؤتمر قرر حياد الدول المنضوية تحت لوائه، وتأكيد حقها في التحرر من ربقة الاستعمار. (١٢)

الإقليمية، لا سيما في المجال العقدين الماضيين قيام سلسلة من المؤسسات والسروابط الإقليمية، لا سيما في المجال السياسي مثل رابطة دول المغرب، ودول غسرب أفريقيا، ودول شرق أفريقيا، وكثير من المنظمات العلمية والثقافية، التي تسمعي لتقوية المسار التواصلي والتعاوني بين شعوب القارة في تناغم تام مع أهداف الاتحاد الأفريقي. (١٣)

#### خانتة

أختم هذه الورقة من حيث بدأت بالحديث عن اللغة، أهم مكون ثقافي في عملية التواصل بين الأفارقة، وكما قلت فإن الوضع اللغوي بين الأفارقة معقد، إذ تحتوي القارة على أكثر من ثمانمائة لغة، تنتمي إلى أربع أسر لغوية فضفاضة؛ ويغلب عليها فوق العددية التجزؤ والتباعد. وربما شكلت اللغات بصورتها هذه حاجزاً أمام التواصل العميق بين مختلف شعوب القارة الإفريقية.

ورغم هذه الكثافة اللغوية فإن القارة شهدت مولد لغات مستركة ذات أدبيات مكتوبة. ولا شك أن اللغة العربية تحتل مرحلة وسطى بين اللغات العالمية و اللغات المحلية ، وتشكل لغة تخاطب أولى لكل الجزء الشمالي من القارة وأجزاء من سودان وادي النيل وقدر محدود في أقطار أخرى، وأسهمت في دعم عملية التواصل، فهي لغة القرآن الكريم، وذات أدب ثر، وتراث عريق.

وتحتل لغة الهوسا في غرب أفريقيا مكانة سامية لُغة المتخاطب lingua وتحتل لغة السواحيلية في شرق القارة، فهي واسعة الانتشار وذات منبت مماثل للغة الهوساوية من حيث الحرف المكتوب والآداب المرتبطة بها. وربما جاز لنا ترشيح لغة الفافدي، والتوي Twi ولغة من لغات البانتو.

والأسبانية بدرجة أقل، ووجدت هذه اللغات دعماً منقطع النظير إبان العهد الاستعماري والأسبانية بدرجة أقل، ووجدت هذه اللغات دعماً منقطع النظير إبان العهد الاستعماري حتى تبوأت مكاناً رفيعاً في الساحة العلمية والأدبية للأقطار المعنية، وصارت الإنجليزية والفرنسية لغة النخب المتعلمة ولغة العلم، والتجارة، والدبلوماسية، والتقانة، وهي المفتاح للولوج في دنيا الحداثة وعالم العولمة والثورة الأليكترونية وما بعدها بحيث أصبح التخلي عنها ضرباً من العزلة نفسها. وعليه، ومع اهتمامنا بأمر اللغات القومية التي ترسم معالم الهوية الأقريقية، لا ينبغي علينا تجاهل اللغات الأوربية واستخدامها وسيلة للتواصل الأقريقي المنشود.

(1)"Africa", Encyclopedia Britannica, 1970, I, 246.

- (٢) محمد عبد الغني سعودي، "العروبة والإقريقية مواجهة أم تضامن"؛ في العلاقات العربية الإقريقية: دراسة تحليلية في أبعادها المختلفة، اشراف محمود خيري عيسى؛ المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم؛ القاهرة، ١٩٧٨، ص ٢٤٧.
- (٣) د. أولدروقي، Olderogge، "الهجرات والاختلافات السلوكية واللغوية"، تاريخ أفريقيا العام، باريس، ج أ، ص ٢٨٥.
  - (٤) المرجع السابق، ج ١، ص ٢٨٥.
  - (٥) محمد عبد الغني سعودي، نفس المرجع، العلاقات العربية الإفريقية، ص ٢٥٨.
    - (٢) أولدروً في، نفس المرجع، تاريخ أفريقيا العام، ج ١، ص ٢٩٣.
      - (٧) المرجع السابق، ج ١، ص ٢٩٥.
      - (٨) المرجع السابق، ج ١، ص ص ٢٩٥-٢٩٦.

(9)"Africa", Encyclopedia Britannica, I, 261.

- (١٠) أولدوروقي، نفس الصحيح، تاريخ أقريقيا العام، ج ١، ص ٢٨٧.
  - (١١) المرجع السابق، ج١، ص ٢٨٥.
  - (١٢) المرجع السابق، ج١، ص ٢٨٥.
    - (١٣) المرجع السابق، ج١، ص ٢٨١.
  - (١٤) المرجع السابق، ج١، ص ص ٢٨٢-٢٨٣.
    - (١٥) المرجع السابق، ج١، ص ٢٨٣.
    - (١٦) المرجع السابق، ج١، ص ٢٨٤.
- (۱۷) ج. هـ غرينبرج، تاريخ أفريقيا العام، ج ١، ص ص ٣٠٢-٣٠٣.
  - (١٨) المرجع السابق، ج١، ص ص ٣٠٧-٣٠٨.
    - (١٩) المرجع السابق، ج١، ص ٣٠٩.
  - (٢٠) المرجع السابق، ج١، ص ص ٣٠٩-٣١١.

- (٢١) المرجع السابق، ج١، ص ص ٣١١-٣١٤.
- (٢٢) المرجع السابق، ج١، ص ص ٣١٤-٣١٥.
- (٢٣) المرجع السابق، ج١، ص ص ٣١٥-٣١٦.
- (٢٤) يأتي ذلك في بعض صوره على هيئة الغريب الحكيم، أو الرجل المبارك الذي يقدم من وسط حضاري عريق إلى منطقة متخلفة. وتنتشر هذه الظاهرة في كثير من المجتمعات الإفريقية، مثل (سلاطين) الفونج، الفور، وتقلي؛ النظر: يوسف فضل حسن، مقدمة في تاريخ الممالك (السودانية) في السودان الشرقي، الخرطوم، ٢٠٠٢، ص ص ح ٢٥-٢٧، ٨٢، ٩٣، ١١٢.

(+)

- (٢٥) محمد عبد الغني سعودي، "الاتصالات العربية الإفرَّيقية"، العلاقات العربية العربية العربية العربية، الشراف محمود خيري عيسى، ص ٢١.
  - (٢٦) المرجع السابق، ص ٢١.
  - (٢٧) المرجع السابق، ص ٢٢.
  - (٢٨) المرجع السابق، ص ٢١.
- (٢٩) لعل مصطلح (الشوكة) الذي أورده الدكتور عبد الله على إبراهيم يعبر عن حمن حقيقة النفوذ الإسلامي، فهو تعبير لا يقر بسلمية المواجهة بين المسلمين والأفارقة، ولكنه في نفس الوقت يوسع دائرة القوى التي استطاع بها المسلمون غزو القارة الإفريقية لتشمل إضافة القوى المادية المعرفة والعلم والفقه واللغة وفرض الوجود السياسي والاقتصادي والاجتماعي، وفرض الحصار والعزلة، وغير ذلك. للمزيد انظر: عبد الله على إبراهيم: "إسلام السودان وعروبته: في مناسبة مرور ٤٠ عاماً على صدور كتاب العرب والسبودان ١٩٦٧ للبروفسير يوسف فضل حسن" في الإسلام في أفريقيا، الجزء ١٣، دار جامعة أفريقيا للنشر، الخرطوم، ٢٠٠٧، ص ص ٢٠١٥ ٢٣١.
- ٣٠٠) يوسف فضل حسن، انتشار الإسلام في أفريقيا، الخرطوم، ١٩٧٩، ص ص ص ٣٠٠)
  - (٣١) المرجع السابق، ص ص ٤-٥؛ ١٦-١٧.

(x)

1.536

- (٣٢) المرجع السابق، ص ص ١٨-٢١؛ يوسف فضل حسن، "تبادل التأثيرات الثقافية بين الحجاز واليمن ومصر من جهة وبين وسط وشمال وشرق أفريقيا"، في: العلاقة بين الثقافات العربية والثقافات الإقريقية، تونس، ١٩٨٥، ص ص ٥٥-٥٥.
  - (٣٣) يوسف فضل حسن، انتشار الإسلام في أفريقيا، ص ص ١٣-١٥.
    - (٣٤) المرجع السابق، ص ص ٦-٩.
- (٣٥) سيد حامد حريز، "الثقافة السواحيلية: أصولها ومقوماتها وتطورها"، في العلاقة بين الثقافة العربية والثقافات الإُفريقية، ص ١٤٨.
  - (٣٦) المرجع السابق، ص ص ١٤٧ ١٥٠.
    - (٣٧) المرجع السابق، ص ١٥٨.
- (٣٨) المرجع السابق، ص ص ١٥٧-١٦٢. يوسف فضل حسن، الإسلام في أفريقيا، ص ص ٧-٩.
- (٣٩) سيد حامد حريز، مرجع سابق، ص ص ص ١٦٠- ١٦٢ ؛ يوسف فضل حسن، الإسلام في أفريقيا، ص ص ٧-٩.

(40)E. W. Bovill, The Golden Trade of The Moors, 2nd ed., London, 1968, pp 127, 130, 226-227, 236, 237.

أنظر أيضاً: جمال زكريا قاسم، "تفكك العلاقات العربية الإقريقية خلل العصر الاستعماري"، في العلاقات العربية الإفريقية، إشراف محمود خيري عيسى، القاهرة، ١٩٨٥، ص ٩٠.

- (41)D. T. Niane, "Introduction", in General History of Africa (GHA), (ed.) D.T. Niane, IV, 1984, pp 10-11.
- (٤٢) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، الخرطوم، ١٩٨٩، ص ص ١٨٨-١٨٠.
- (٤٣) جمال زكريا قاسم، نفس المرجع في: العلاقات العربية الإفريقية، الشراف محمود خيري عيسى، القاهرة، ١٩٨٥، ص ٩١.
- (٤٤) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، ص ١٦٣.

0,

\*

¥

3

# ملامح من الانتجاهات العامة للنهج التاريخي للدراسات العليا في الجامعات العربية \*

كتابة التاريخ العربي، كسائر فروع المعرفة الإنسانية، إلى تأثيرات فكرية وحضارية وسياسية. ففي العصور الإسلامية التي بسطت نفوذها على العالم لأكثر من عشرة قرون، شهدت كتابة التاريخ العربي تطورات هامة مست المنهج والمادة. وكانت هذه التطورات متسقة في

جوهرها مع النقدم الذي حققه المجتمع العربي حضارياً وسياسياً. فقبل ظهور الإسلام كان مفهوم التاريخ لا يتجاوز أخبار أو "أيام الغرب" وأنساب القبائل. وفي القرون الأولى للإسلام صار للتأريخ منهج علمي يعتمد على عنصري التحري والتروي في اعتماد الرواية والخير، واتبع المؤرخون الحوليات مع ذكر اليوم أو السهر. (١) وكان النسق الشمولي في التأليف أغلب على تواريخ اليعقوبي، والطبري، وابن الأثير، والمسعودي. وقد سعى هؤلاء المؤرخون للخروج من حدود الخلافة الإسلامية إلى رحاب أوسع يستمل العالم المعروف حينة.

مِياليقي ن

<sup>\*</sup> قدمت هذه الورقة في ندوة أقسام التاريخ في الجامعات العربية التي نظمتها الجامعة الأردنية أمع اتحاد الجامعات العربية في الفترة من ٢١ إلى ٢٣ مارس ١٩٩٤، عمان، الأردن.

\*

أسهم المؤرخون العرب بدور رائد في تقدم "علم التاريخ". ففي فترة انتشار المعارف الإسلامية كان التاريخ بمثابة العلم التكميلي للعلوم الدينية، وكانت بداية تدوين التاريخ لصيقة بعلم الحديث في منهجه وطرق روايته. فعبر منهجية جمع الحديث اهتم العلماء بصحة الأخبار وحكموا قواعد الجرح والتعديل، واعتنوا بنقد السند والرجال، وأسبغوا على التاريخ جدية ومنهجية، وكان ذلك مدخلاً للعناية بموضوعية المعالجة. (٢)

ويظهر هذا النهج مفصلاً في مقدمة تاريخ الأمم والملوك للطبري (٨٣٨- ٩٢٣م) التي يقول فيها: "وليعلم الناظر في كتابنا هذا اعتمادي في كل ما أحضرت ذكره فيه مما شرطت أني راسمه فيه، إنما هو على ما رويت من الأخبار التي أنا ذاكرها فيه، والآثار التي أنا مسندها إلى رواتها فيه، دون ما أدرك بحجج العقول، واستنبط بفكر النفوس إلا اليسير القليل منه إذ كان العلم بما كان من أخبار الماضين وما هو كائن من أنباء الحادثين غير واصل إلى من لم يشاهدهم، ولم يدرك زمانهم إلا بأخبار المخبرين ونقل الناقلين دون الاستخراج بالعقول والاستنباط بفكر النفوس. فما يكن في كتابي هذا من خبر ذكرناه عن بعض الماضين مما يستنكره قارئه أو يستشنفه سامعه من أجل أنه لم يعرف له وجهاً من الصحة ولا معنى من الحقيقة قليعلم أنه لم يؤت في ذلك قبلناء وإنما أدينا ذلك على نحو ما أدى إلينا". (٢)

جعل المؤرخون الأوائل من كتب الحديث والأدب والتراجم والأنساب، ومشاهداتهم الشخصية، وما جمعوه شفاهة من الرواة، ومن الأدبيات الإسرائيلية، وما ترجم من الفارسية وغيرها من اللغات مصدراً لمؤلفاتهم، وفي مرحلة لاحقة بدأ الاهتمام بالتاريخ الإقليمي أو المحلي المتمثل في تاريخ الدول، والإمارات، أو المدن.

ورغم غزارة ما أنتجه العرب والمسلمون من دراسات تاريخية في عصورهم الذهبية، فقد ذبلت الملكة الإبداعية وانتكست الكتابات التاريخية وغلبت النزعة التقليدية وذلك جراء الفوضى السياسية والتخلف الفكري والركود السياسي الذي عمَّ معظم البلاد العربية منذ القرن الخامس عشر، 133 - 136

وحدد العلامة ابن خلدون (٤٠٦/٥-١٣٣٢م) أجيال المقادين بفنتين: فئة غلب النقل على كتاباتها ولكن دون الاهتمام بأسانيد الأحداث، وقد صحب هذا الجهد احتقاء



بالطابع القصصي و اهمال للتدقيق والتحري فيما يكتب، والفئة الثانية غلب عليها النقل والاختصار الشديد مع التركيز على ذكر أسماء الملوك والولاة. (٤)

ورغم هذا الركود الذي عمَّ الكتابات التاريخية فقد شهد المجتمع مولد مورخين عظام مثل ابن خلدون والمقريزي (١٣٦٤-١٤٤٢م). اشتهر ابن خلدون، المؤرخ، عالم الاجتماع، الفيلسوف، بالمقدمة ذات القيمة العلمية الرفيعة، والتي تشكل معلماً (هاماً) في التطور العلمي التاريخ وفهم دلالته والمقدمة عبارة عن دراسة موسوعية تحليلية لأساسيات مهنة المؤرخ، وتهدف لما يجب توفره عند المؤرخ من معرفة منهجية وثقافية حتى يتمكن من الولوج في مجال الدراسات التاريخية الجادة. (٥)

ففي مطلع المقدمة المستندة على رؤية جديدة للتاريخ انتقد ابن خلدون منهج المؤرخين السابقين وكتاباتهم، فدحض اعتمادها على النقل دون استقراء وأبان افتقادها إلى التحليل والتعليل وتلمس الأسباب الخفية وراء الأحداث.

غرف التاريخ قبل ظهور المقدمة بأنه رواية جادة تعتمد على قواعد سليمة هدفها التعرف على أحداث الماضي وإحصائها. كان هدف الإنسان أن يورخ للأحداث البارزة في مجتمعه دون أن يحاول تعليل كنهها أو يبيّن تأثيرها. وكان المؤرخ اليوناني توكيديد Thucydide (٢٠٤ق.م-٣٩٥ق.م) أول من اتخذ التحليل والتعليل أسلوباً في الكتابات التاريخية. (١) ورغم المحاولات المشرقة للمؤرخين النابهين بقي علم التاريخ حتى نهاية القرن التاسع عشر، عبارة عن سجل للأحداث، توخى المؤرخون في كتابته التدقيق والتحري. وكان ابن خلدون أول من أعطى هذا التوجه المنهجى صبغته العلمية.

يعرف ابن خلدون التاريخ في مطلع مقدمته بأنه: "فن من الفنون التي تتداولها الأمم والأجيال، وتشد إليه الركائب والرحال، وتسمو إلى معرفته المسوقة والأغفال، وتتنافس فيه الملوك والأقيال، ويتساوى في فهمه العلماء والجهال، إذ هو في ظاهره لا يزيد على إخبار عن الأيام والدول، والسوابق من القرون الأول، تتمى فيها الأقوال... وتؤدي لنا شأن الخليقة كيف تقلبت بها الأحوال واتسع للدول فيها النطاق والمجال وعمروا الأرض حتى نادى بهم الترحال...".(٧)

فالتاريخ عنده عيارة عن الماضي بقصد العظة والتسلي، ولكن ابسن خلدون يتجاوز المظهر إلى المخبر حين يقول: "وفي باطنه نظر وتحقيق وتعليل للكائنات ومبادئها دقيق، وعلم بكيفيات الوقائع وأسبابها عميق، فهو لذلك أصيل في الحكمة عريق، وجدير بأن يعد في علومها وخليق". (^)

وفي مطلع حديثه عن طبيعة العمران في الخليقة يبرز ابن خلاون العلاقة الجدلية التي تربط الإنسان بتاريخه فيقول: "حقيقة التاريخ أنه خبر عن الإجماع الإنساني الذي هو عمران العالم وما يعرض لطبيعة العمران من الأحوال مثل التوحش والتأنس، والعصبيات وأصناف التقلبات للبشر بعضهم على بعض، وما ينشأ عن ذلك من الملك والدول ومراتبها، وما ينتحله البشر بأعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش، والعلوم والصنائع، وما يحدث من ذلك العمران بطبيعته من الأحوال". (٩)

بهذا التعريف نفذ ابن خلدون بالتاريخ إلى أعماق حركة المجتمع وجعله وسيلة للكشف عن سر ﴿ الاجتماع الإنساني ﴾ وما يعتمل في المجتمع، عبر سلم رقيه (وانتكاسه) اجتماعياً واقتصادياً وثقافياً. وقد دعا ابن خلدون إلى دراسة نشأة الأمم وأحوال العمران البشري مع الاهتمام بالعوامل الاقتصادية والبيئية وذلك بالكشف عن العلل.

بهذا الفهم الواسع الشامل لعلم التاريخ وحركة المجتمع ابتكر ابن خلدون نظرية لتفسير تطور المجتمع، ووضع موجهات أو قواعد يسترشد بها الباحثون في دراسة القضايا التاريخية منها: السعي لكتابة التواريخ العامة ذات النهج الشمولي، مع وجوب تمحيص الأخبار والتأكد من مصداقيتها وفق قواعد نقدية تستند على معيار التوافق مع طبائع الحقيقة، أو ما يسميه ابن خلدون بقانون "المطابقة" أي توافق الأخبار والروايات مع طبائع الأشياء "في تمييز الحق من الباطل في الإخبار بالإمكان والاستحالة". (١٠)

والعوائد والنحل والمذاهب وسائر الأحوال، والإحاطة بالحاضر من ذلك. ومماثلة ما بينه والمختلف منها المختلف من الخائب من الوفاق أو بون ما بينهما من الخائب من الوفاق أو بون ما بينهما من الخائب من الوفاق أو بون ما بينهما من الخائب. وتعليل المتفق منها والمختلف...".(١١)

مرارجو أن لا يفهم مما ذهبت إليه أن ابن خلدون كان المؤرخ العربي الوحيد الذي اختط لنفسه منهجاً علمياً لدراسة التاريخ، فقد أسلفنا القول أن الطبري كان يدقق في سند الرواية، ويؤكد المسعودي (ت. ٩٥٦) أنه اعتمد على الثقاة من الرواة، بينما اعتمد المقريزي على المشاهدة والرواية عن شيوخ العلم، والنقل عن الكتب. (١٢)

إن ما حققه ابن خلدون بكشف عن آفاق فلسفية رحبة ويمثل تغييراً جذرياً في منهجية التاريخ وتطوير الكتابة التاريخية، إلا أن هذا الفكر الجريء استخدم بصورة محدودة. فكتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، ثاني أهم مؤلفات ابن خلدون، لم تطبق عليه أفكار المقدمة بدقة. ومع أن فلسفة المقدمة التاريخية كانت ذات أثر على بعض المؤرخين الذين عاشوا قبل نهاية القرن الخامس عشر، كالمقريزي، فمن الواضح أن المقدمة لم تترك أثراً على الكتابات التاريخية في بلاد المغرب التي اتخدها ابن خلدون مصدراً أساسياً عبره. (١٦) وعليه ظل الركود غالباً حتى هيمن الغسرب على السبلاد العربية. وكان المستشرقون الأوربيون أول من اكتشفوا المقدمة ونبهوا إلى قيمتها العلمية بعد أن ترجموها إلى اللغات الأوربية في القرن التاسع عشر. (١٥)

بدأ الاهتمام بالدراسات التاريخية وتحويلها إلى علم مستقل عند نشأة القوميسات والدول الكبرى في أوربا خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر: فمنذ أواخسر القسرن الثامن عشر كثرت الكتابة في "علم التاريخ" وأهدافه، ومناهجه وتفسيره. في ذلك الوقست فتحت دور المحفوظات المؤرخين أمثال نيبوهر B.G Niebuhr (١٨٣١–١٨٣١) وفون رانكه لا المحموظات المؤرخين أمثال نيبوهر المحمولية الموالدة كالموالدة كالموركهارات المحمد (١٨٩٨–١٨١٨) وبوركهارات الفترة تياران رئيسيان الكتابة التاريخ أولهما تيار الواقعية الموضوعية التاريخية. وقد ساد في تلك الفترة تياران رئيسيان الكتابة التاريخ أولهما تيار الواقعية الموضوعية phaliza كتابة الحقائق التاريخية اعتماداً على الوثائق بصورة تطابق الواقع، ويشير النيار الثاني بتوالد أحداث التاريخ باضطراد بعضا على على بعض، وعصراً بعد آخر: Historicism، ولا تختلف عن معنى ما قاناه. يدخل في التيار على "الفكرة التاريخية" Historicism، ولا تختلف عن معنى ما قاناه. يدخل في

Busch

نطاق هذين التيارين فريق الايجابيين من المؤرخين Positive historians الذين يرون المكانية اختزال حركة التاريخ وصياغتها في قوانين عامة - وهذا المنهج التاريخي يماثل مار ذهب إليه ابن خلدون قبل أربعة قرون في نظرية "دورة العمران".

وفي القرن العشرين تأثر بعض المؤرخين بنظريات فرويد وإنــشتاين وكــارل مــاركس Karl H. Marx وفــضلوا مــا يعــرف بالنــسبية التاريخيــة Historical وحسب مدلول عبارة التاريخ النسبي فإنه لا يمكن الوصول إلــى صــورة دقيقة إلى الماضي مطابقة له، وإن ما نبرزه يكون متأثراً بالعــصر الــذي كتبـت فيــه، ومفاهيمه. (١٥)

وممن أثروا في المنهج التاريخي الأوربي فريدريتن هيجل (١٨١٠-١٨٣٠) ويوضح هيجل أن البيشر في تطورهم التاريخي وكارل ماركس (١٨١٨-١٨٨٠). ويوضح هيجل أن البيشر في تطورهم التاريخي استطاعوا أن يحرزوا تقدماً روحياً وأخلاقياً وفق هدف (أو خطة) تحقق الغاية الإلهية. وكانت الخطوة الأولى في هذه الخطة هي الانتقال من حالة التوحش والبداوة إلى مستوى الدولة ذات النظام والقانون. وذلك بعد أن تجرد الإنسان من أغلل الجهل والخوف والظلم. وتعتمد هذه النظرية المثالية على عقل أعلى يدير الكون. ولم يعجب هذا التوجسه مدرسة التفسير المادي للتاريخ، وعلى رأسها كارل ماركس، التي ترى أن التاريخ لا يحركه العقل المطلق وحده، إنما نتيجة عملية تطور اجتماعي داخلي، وصدراع طبقي يرتكزان على التحكم في وسائل الإنتاج. (١١)

ونتيجة لجهود المؤرخين بعامة ومدرسة الوثائقيين بصفة خاصة أخذ المنهج التاريخي، بعد خروجه من دائرة الأدب والفلسفة وأساطير القديسين والتزلف إلى الملوك، يستند على أصول فنية وعلمية. وصار علماً مقرر الأصول والمناهج، تعنى الجامعات بتدريسه، وتنشيء له الأقسام المتخصصة فيه. وفي كنف العلم الجديد نشأت علوم مساعدة أو مُعِينة للدراسات التاريخية وعلم أصول التاريخ، كالآثار وعلم النقوش والخطوط والكتابات، وعلم الوثائق والمخطوطات، واللغات القديمة. وعند نهاية القرن التاسع عشر حفات أوربا بنفر من عظماء المؤرخين الذين مكنوا علم التاريخ من أن يتبوأ مكانه الملائق

بين العلوم ووضعوا مناهجه. فقوق التسلح بقواعد البحث والدقمة والاستيفاء والبحث روالتحليل، المشتركة بين سائر العلوم، اهتموا بمنهجية علم التاريخ.(١٧)

ويعتبر ه... ف. دي كولانج H.F.De Coulanges الفرنسي مؤسساً للمنهج العلمي في التاريخ. يقوم منهجه: "على الموضوعية البحت والتركيز على المصادر الأساسية ودراستها في لغاتها واستخلاص كل ما تحويه من مادة حاريخية، في قلة الاهتمام بالمصادر الثانوية". (١٨) كما نادى لانجلو Langlois وزينوبوس كاريخية، في قلة الاهتمام بالمصادر الثانوية المامية والدقة. (١٩) ونتيجة لجهود هؤلاء المؤرخين وغيرهم تبوأ التاريخ مرتبة العلم المستقل. واعتبروا التاريخ "علماً بالمنهج". والسبب في ذلك أنه يتعذر دراسة الإنسان، مادة التاريخ الأساسية بمنهج دقة قوانين العلوم الطبيعية، (١٠) فالتاريخ، كغيره من علوم الإنسان ليس بعلم ناموسي كما وضتح محمد الطالبي، إذ لا تتكرر فيه الظاهرة العلمية. إن التاريخ في تعبيره عن ناها الإنسان لا تكرار فيه وتغلب عليه عملية الخلق المستمر، وقد عبر ابن خلدون عن ذلك بقوله: "لا يقاس شيء من أحوال العمران على الآخر ". (٢١) وعليه يدرس التاريخ بمنهج استقصاء يقاس شيء من أحوال العمران على الآخر ". (٢١) وعليه يدرس التاريخ بمنهج استقصاء المادة، وتحليلها وتعليلها قبل استخلاص الحقائق.

ويبدو لي، أن سعي المؤرخ الدؤوب للكشف عن الحقيقة يختلف من عصر إلى عصر، إذ يتأثر المؤرخ بمعطيات الجيل الذي حدث فيه الحدث، كما يتأثر بأفكار الجيل الذي ينتمي المؤرخ (إليه. وعليه تبقى الكتابة التاريخية بمثابة إعادة كتابة للحقيقة التاريخية المطلقة كما تؤدي إلى فتح حوار بين الماضي والحاضر من وقت لآخر، حواراً يأخذ شكل الكتابة التاريخية على النسق الذي بيناه.

هذا الجهد الأوربي العظيم لا يأخذ في الاعتبار دور المؤرخين العرب والمسلمين في تطوير علم التاريخ، بل يتجاهل دور سائر الأمم، ولا غرابة في ذلك فالحضارة الغربية منذ تفجيرها للثورة الصناعية، وهيمنتها على العالم اقتصادياً وتقنياً وسياسياً وثقافياً صارت في عرف بُناتها هي الحضارة الجديرة بالاهتمام، وعلى مبدأهم هذا فالعلم كله غربي، والطريف أن ما حققته منهجية التاريخ الأوربية في القرن التاسع عشر، خاصة مدرسة الوثائقيين المعتمدة على الدراسات الوثائقية الدقيقة، يماثل نقطة الانطالق عند

31

المؤرخين العرب المستندين على منهج المحدثين (علماء الحديث) القائم على الدقة والتحري والضبط بالنسبة للحديث الشريف. ثم سار علم التاريخ العربي على مناهج علمية وإنتاج ثر بلغ ذروته عند ابن خلدون. (٢٢) ومثلما شهد القرن التاسع عشر ذروة الكتابات التاريخية في الغرب، فقد شهد استهلال عهد جديد للكتابة التاريخية في البلاد العربية على إثر ترجمة أعمال المؤرخين الأوربيين للغات الشرق الأوسط بعامة واللغة العربية بخاصة. وقد أدت هذه التراجم إلى خلق جو من الإلفة بدين المثقفين العرب والفكر الأوربي. كما أسهمت مؤلفات المستشرقين، وهم العلماء الغربيون المهتمون بدراسة تاريخ الإسلام والمجتمعات الشرقية، في تعريف القراء والدارسين العرب، غير التقليديين، بمنهجية التاريخ عند الأوربيين وطرائقها البحثية ومراميها العلمية.

ومع أن دراسة التاريخ في البلاد العربية ظلت تتمركز حول العرب والإسلام فقد اتسع مجال الدراسات التاريخية عبر الزمان والمكان، وفي المحتوى أيضاً. بدأ الاهتمام بتاريخ البلاد الواقعة وراء حدود البلاد العربية، وبدلاً من الاهتمام بالتاريخ السياسي بدأ المؤرخون ينقبون بعمق عن الجوانب الاقتصادية والاجتماعية والمؤسسة للتاريخ.

الحديث عن الوطن، ذي المدلول الجغرافي والعلماني، والكشف عن الهوية وجذورها التديث عن الوطن، ذي المدلول الجغرافي والعلماني، والكشف عن الهوية وجذورها التاريخية، وامتد ذلك التقصي إلى ما قبل سيادة الحضارة الإسلامية. ونتج عن ذلك ظهور عدد من المدارس الوطنية المعنية بعلم مصادر التاريخ، وكانت أولاها في مصر وتبعتها أخر عن لبنان والفينيقيين، والعراق والأشوريين والسودان والكوشيين. ولعل خير مثال على ذلك كتاب أتوار توفيق الجليل (بولاق، ١٨٦٨)، لرفاعة رافع الطهطاوي الذي حوى تاريخاً جاداً عن فراعنة مصر. وقد اعتمد الرواد من الباحثين الوطنيين في هذا المجال، على نتائج البحوث الغربية، وعلى ما سلكته من طرائق بحث وأدوات جديدين مثل علم الآثار. (٢٣)

مولعل من أهم ما اقتبسه العرب من أوربا هو تمثل نهج التاريخ الأوربي خاصة في مجال الاعتماد على الوثائق والأرشيف، وكذلك الأخذ بطرق النقد الداخلي والخارجي

للمصادر وعلى استقصاء الحقائق، على نهج المدرسة التاريخية الألمانية التي أسلفنا الإشارة إليها.

كان لهذين التيارين العلميين للتاريخ، التيار الإسلامي التقليدي- نهج ابن خلدون- والتيار الأوربي الحديث، أثرهما الكبير على المؤرخين العرب الذين تصدوا لكتابة تاريخ المنطقة منذ أوائل القرن العشرين. ويمكن في شيء من التعميم أن نقسم هؤلاء المؤرخين إلى فنتين: فئة المقادين وفئة المجددين. أما الفئة المقادة فقد تابعت المسار الرئيسي لعلم أصول التاريخ العربي والإسلامي المؤسس على الحوليات والسرد الوصفي للأحداث دون تحليلها وتعليلها أو الكشف عن بواعثها الخفية. وتتكون إصدارات "المقلدين" من المختارات، والكتب المبسطة وأمثالها الهنة المجددة فقد استرشدت بالتيار الأوربي واستوعبت منهجيته القائمة على التقنيات الغربية في جمع الأدلة التاريخية وفحصها، (٢١) لدرجة ربما تعذر على الباحث أن يجد صدى للتيار الإسلامي التقليدي في معالجتها التاريخية. ومع أن الدول الاستعمارية التي كانت تسيطر على المنطقة، مثل بريطانيا وفرنسا وإيطاليا كان من أهدافها توجيه المنطقة فكرياً وثقافياً، فإنها لم تبذل جهداً كبيراً في تدريب الوطنيين في مجال التاريخ حتى قبيل الحرب العالمية الثانية. (٢٥) ووجد نفر قليل من النابهين العرب فرصة التدريب إما في الجامعات القليلة التي أنشئت على نمط أوربي أو في جامعات أوربا ذاتها. وظلت الجامعات الأوربية من بريطانية وفرنسية وألمانية، ثم جامعات الولايات المتحدة، حنى وقت قريب، ولكن بصورة متناقصة، قبلة الدارسين العرب لتعلم المنهج العلمي التاريخي الحديث. ولم يقف تدريب الباحثين على المنهجيـة ذاتها وإنما شملت تعلم اللغات الأوربية وغيرها مما يعين على إكمال الدراسة. وقد تمثُّل هؤلاء المبعوثون النهج الغربي تمثلاً كاملاً حتى صار بعضهم مقادين له، ربما، تقليداً أعمى.

كونت الدول الغربية، لدعم سياستها الناتجة عن الثورة الصناعية والتفوق التقني الذي شهدته أوربا، مستشرقين متخصصين في شؤون البلاد التي سعوا للسيطرة عليها اقتصادياً وحضارياً وسياسياً. وكان هؤلاء المستشرقون أول من كتب عن تاريخ البلاد

العربية والإسلامية "في لغات الحضارة الغربية الغازية" ولم يكن عملهم هذا مجانياً صرفاً، مهما كان حب العلم والإطلاع غالباً إليه. (٢٦)

لقد كان المستشرقون أداة التوجه الأوربي في الكشف عن مكنون الثقافة العربية والحضارة الإسلامية، وسبر غور قدراتهما في الصمود أمام الحضارة الغربية التي نجحت في اكتساح الكثير من الثقافات القومية، بل والسيطرة على البلاد التي تأويها. فالاستشراق الأوربي رغم سعيه ليكون علمياً (موضوعياً) وعقلانياً rational فقد استغل من أجل تحقيق أهداف سياسية وأغراض ذات مدلول عملي.

لربعد استشراق النهج العلمي الغربي لكتابة التاريخ العربي، بل وسيائر العلوم الإسلامية، أعيدت صياغة الطريقة التي تدرس بها الحضارة الإسلامية لتواتم الصورة التي رسمها الغرب للإسلام. (٢٧)

غلب هذا النهج على مؤسسات التعليم العالى الجديد في البلاد العربية والعالم الإسلامي. إذ أن كثيراً ممن يُدَرِّسون في هذه الجامعات قد نالوا تدريبهم في جامعات غربية ونقلوا ما تعلموه من أساتذتهم الأوربيين أو الأمريكان عن الإسلام والمجتمعات الإسلامية لأبناء وطنهم. وفي صنيعهم هذا وستعوا، دون قصد، الهوة التي تفصل بين المنهجية التقليدية التي كانت تدرس بها المعارف، وما يعتقد الآن أنه نهج جديد لبسطها. ولعلنا لا نعدو الصواب إذا قلنا إن الدارسين العرب قد تأثروا بما درسوه في الجامعات الغربية حتى صارت منهجية التاريخ العربي محكومة conditioned عندهم، أو مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالحضارة الغربية. (٢٨)

تتضح هيمنة الغرب الثقافية على العالم العربي ليس في أقسام التاريخ فحسب بل في أطر الجامعات العربية التي تسير، على وجه العموم، على نسق أوربي منذ منسئها، وتعكس توجها غربياً في تطورها الحاضر شكلاً ومضموناً. ورغم ما حظيت به هده الجامعات من إنشاء جيد ودعم مالي حسن فإن فصول الدراسة صارت مكتظة بالطلاب وتفتقد الدراسات العليا تسهيلات البحث العلمي الجيد من معامل ومكتبات. والحقيقة التي لا مراء فيها أن كثيراً من مؤسسات التعليم العالي في الوطن العربي لا تستطيع أن تتجاهل ما ينشر في الجامعات الغربية أو يدرس فيها من علوم، والعكس ليس بصحيح، ولعل هذا

القصور أحد الأسباب التي تدعو بعض الباحثين لشد الرحال إلى جامعات أكسفورد وباريس وهارفارد(لتوافر امكانية البحث الجيدة في جو علمي خلاق.(٢٩)

لق درا لو در

﴿ ﴾ مع ما للغرب ومن اقتبسوا نهجه العلمي في كتابة التاريخ من فضل لا ينكر في تطوير أقسام التاريخ لتلبي احتياجات المجتمع العربي والمساهمة في إعداد دراسات رائدة عنه، فإن هذا التطور لم ينج من معارضة أخذت صوراً متعددة. أولاً ترى المدرسة التقليدية في التوجه الجديد خطراً على الإرث الإسلامي من التشويه والضياع. وكان أنباع هذه المدرسة يرون في التمسك بماضي الإسلام وإبراز منجزاته وإحياء تراثه خير عاصم من الضياع. ثانياً يرفض جلّ المؤرخين التفسيرات الأوربية للأحداث التي صاحبت الفترة الاستعمارية للعالم العربي، ويدعون إلى ضرورة دراستها وإعادة كتابة تأريخها على ضوء المعطيات الوطنية. ثالثاً إن الغربي في سعيه لبسط نفوذه على العالم مستخدماً آلياته التقنية وسطوته الاقتصادية ذات التوجه الرأسمالي ونفوذه الفكري الكاسح لم يبق أمامــه، بعد أن قلَّم أظافر المعسكر الاشتراكي، إلا الأقطار الإسلامية. أيقظ تهديد الغرب الإسلام من سباته، ودخل الإسلام حلبة الصراع الدولي متحدياً الغرب بعد أن نـشطت مقومات التجديد فيه واتشح بروح قتالية ثائرة. (٢٠) إنها أزمة هوية ووعى بالذات و لابد من استنطاق التاريخ لصون العقيدة ومقوماتها من الاستلاب الفكري والذوبان في خيضم الحيضارة الغربية. رابعا من مظاهر المبالغة في التقليد للأنماط الغربية الأخذ بتقسيمات العصور الأوربية الدالة على حقب تاريخية معينة مبل العصور القديمة، الوسطى، الحديثة، واطلاقها على عهود في تاريخ الإسلام؛ بل اطلاقها على كراسي التـــاريخ مثـــل أســـتَاذَ كرسي القرون الوسطي. وهذا النهج يتجاهل أمرين (هامين أولهما أنـــه يجعــل التطــور التاريخي لبلاد العرب مطابقاً للتاريخ الأوربي. وثانيهما تقبل بعض المصطلحات الأوربية مثل "عصر الانحطاط" دون أن تطابق ما تصف في تاريخ العرب.

فالعصور الوسيطة استعملت في أوربا للدلالة على الفترة الممتدة من القرن الخامس الميلادي إلى القرن الخامس عشر، وتشير هذه الفترة إلى مضمون تاريخي محدد الزمان يبدأ بانتهاء العصور الكلاسيكية، اليونانية والرومانية، وينتهي ببداية العصور الخلاسيكية، اليونانية والرومانية، وينتهي ببداية العصور "بالظلمة" الحديث في مطلع القرن السادس عشر. ولعل في وصف الأوربيين لهذه العصور "بالظلمة"

ما يوحي بوصم الإسلام، الذي ظهر وازدهر في هذه الفترة أيضاً، بشيء مما في الظلمة من دلالة تخلفية. وإذا تقبلنا هذه التقاسيم الحقبية كمقياس نال درجة من السيرورة، فإن هذه التقاسيم لا تتقق مع التطورات التاريخية لبعض البلاد العربية. فالعصر الحديث يبدأ في السودان مثلاً عام ١٨٢١م وليس في مطلع القرن السادس عشر. كما أن فري وصف الغربيين للعهود الإسلامية التي تلت القرن الحادي عشر الميلادي، بفترات الانحطاط كثير من الخطأ. ربما انطبق هذا الوصف على أجزاء من البلاد العربية وعلى أجزاء أخرى من العالم الإسلامي تعرضت لنكبات وكوارث. ولكن هذا الوصف لا ينطبق على جزء كبير من العالم الإسلامي الذي شهد نهضة حضارية عظيمة: في دولة المغول في الهند، وفي الخلافة العثمانية، وأجزاء كبيرة من أفريقيا حيث ازداد النفوذ الإسلامي زيادة ملموسة. يحدث كل هذا وبعض أقسام التاريخ العربية ما زالت تستعمل هذين المصطلحين.

والنهج التقليدي لم يُمكّن أقسام التاريخ من اختيار الشكل النهائي الذي ينبغي أن يكون عليه الهيكل العام لتاريخ بلاد العرب. قد يكون من الطبيعي أو المفضل أن تركز أقسام التاريخ في هذه المرحلة على التاريخ الوطني. غير أن ذلك الصنيع يبقى قليل الفائدة إذا لم يؤطر في هيكل عام واسع يبدأ بالمنطقة العربية، ثم الإسلامية ثم العالم أجمع. الآن تسير دراسة التاريخ في أطر متحدة المركز هي الدائرة الوطنية والعربية والإسلامية ومع أن الأمر لم يحسم بعد، فإن الإطار الوطني وجد تشجيعاً منذ أن انتزعت البلاد العربية استقلالها. فقد نصت مراسم الدولة في كل من سوريا ولبنان مثلاً على أن الهدف من دراسة التاريخ هو:

"تقوية العواطف القومية والوطنية في قلوب الناس". (٢١) ولعل هذا ما حدا بالباحثين، مع تركيزهم على العصور الإسلامية، أن يعالجوا الفترات التاريخية السابقة لها كل في إطار حدود وطنه السياسية على الأرجح.

ولعل أكبر ما يستحوذ على اهتمام المؤرخين المحترفين من أساتذة الجامعات وطلاب الدراسات العليا هو البحث عن هوية أوطانهم، ومثل هذا البحث وإن تمركز على الوطن بحدوده السياسية الضيقة فإنه يتمركز أيضاً على جانبين آخرين: الإطار الإسلامي

والإطار العربي بعمقهما الزماني والمكاني، ويشكل تطابق الولاءات (أو تصادمها) لهذه الأطر الثلاثة مجالاً طبباً لخلق نظرة شاملة مرضية للعناصر المكونة لتاريخها.

يبحث الهيكل الإسلامي، وهو الأقدم في تاريخ المعالجات التاريخية، في تاريخ الشعوب الإسلامية كافة منذ ظهور الإسلام. ويأتي الهيكل العربي في المرحلة الثانية التي صاحبت حركة التحرر من الاستعمار والفكاك من نفوذ الخلافة العثمانية. ويتزامن الإطار العربي في بعض تطوراته مع الهيكل الوطني، وهما سوياً ينمان في بعض توجهاتهما عن سمات علمانية.

تمثل الأطر الثلاثة جوهر مقررات التاريخ في المستوى الجامعي والبحوث في الدراسات العليا. وتولي كل الجامعات تاريخ حضارات المنطقة قبل ظهور الإسلام اهتماماً خاصاً، وكذلك تاريخ أوربا الحديث. ولكن يتفاوت اهتمامها بالمناطق الأخرى من جامعة لأخرى. فبينما تهتم الجامعات العربية في أفريقيا بالتاريخ الأفريقي فإن رصيفاتها في آسيا يولين اهتماماً أكبر لملامح من تاريخ آسيا. (٣٢)

إن من نتائج الواقع السياسي الجديد للبلاد العربية المتجزئة ذات الحدود السياسية المتعددة، أثرين على الدراسات التاريخية، أولاً عدم الاقتصار على دراسة العهود العربية - الإسلامية. ثانياً بداية ظهور المنازعات السياسية والصراعات الأيديولوجية التي كثيراً ما طغت على الحقائق التاريخية والتطور الهيكلي للمنطقة. وحتى تتجاوز المنطقة مثل هذه الإشكاليات فلابد من التركيز على الدراسات التاريخية ذات النظرة الشمولية التي تدعم التوجه التعاوني الوحدوي.

إن الوصول إلى نظرة شاملة مقبولة عند الأطراف المساهمة في تاريخ المنطقة ليس بالأمر المستحيل. وعليه فالقيام بدر اسات منتوعة، دقيقة، مفطلة، عميقة، ذات منطّلَق محلي، يساعد على إنشاء الحقيقة التاريخية في أساسها ثم تعهد لبناء الهيكل الشمولي للدراسات التاريخية على نسق يحميها من السقوط في عزلة تاريخية، ويهيئ لها دخول التيار العام للتاريخ.

تدرك أقسام التاريخ ما عليها من واجبات نحو مجتمعها، وتملك مقومات أساسية تمكنها من المشاركة في التيار العام للتاريخ بفاعلية. فقد أسهمت في إعداد در اسات علمية

(24)

رائدة، وفي تدريب مؤرخين محترفين يزداد عددهم يوماً بعد يــوم. إلا أن اهتمامــاتهم البحثية لا تتجاوز التاريخ السياسي للتاريخ الاقتصادي أو الاجتماعي أو التقــافي بــنفس القدر.

تلزم ظروف العصر الأمة العربية أن تدرس تاريخ الأمم التي تتعامل معها أكثر فأكثر خاصة دول الجوار، والدول التي تربطها بها مصالح اقتصادية وعلى رأسها الدول الغربية التي تسعى، كما وضح، إلى المساس بمسيرة العرب الحضارية. وربما كان التعامل معها بأسلوب المعرفة العميقة الذي جوده المستشرقون في تعاملهم مع المشرق أنجح سبيل لتعد أقسام التاريخ المستغربين، إن صح التعبير، متخصصين في تاريخ الغرب وحضارته ليعينوا رجال السياسة بالمشورة والنصح، إذا لزم الأمر. (٢٣)

بما أن تنفيذ مثل هذا البرنامج الطموح يفوق جهد أي جامعة منفردة فلابد من جهد جماعي منسق بين أقسام التاريخ كافة. ولما لم يكن هذا هو المكان المناسب لتقديم اقتراح مفصل الجهد الجماعي الذي يجب أن يبذل. لذا أرى أن يعهد مثل هذا المشروع لمعهد مستقل للأبحاث التاريخية، ذي كفاءة عالية تسهم فيه الجامعات العربية كلها، ويكون في خدمة البلاد العربية جمعاء. أو أن تقسم دول الغرب على أقسام التاريخ المختلفة ليتخصص كل قطر في تاريخ البلد المناطبه، ويكون مرجعاً للبلاد الأخرى.

وَرَارِجو أَن تعامل دول الجوار على نفس النسسق، فيعهد للسودان مسئلاً أن تتخصص بعض أقسام التاريخ في جامعاته في تاريخ شاد (تــشاد)، وأفريقيا الوسطى، وزائير؛ وربما عهد لسلطنة عمان أن تعنى بتاريخ دول شرق أفريقيا. ولما كانست آسيا وأفريقيا تشكل مراكز ثقل إسلامية لهامة فلابد من إيلاء دولهما العناية اللازمة. وبما أن أفريقيا صارت المسرح الرئيس للتنافس بين المبشرين والدعاة المسلمين في عالم اليوم فلابد من تكثيف الجهد لمعرفة تاريخ شعوبها: كان أولئك من أتباع المعتقدات الافريقية، أو المسيحية أو الإسلام. (٢٤) فمتى ما ولجت أقسام التاريخ النيار العام للتاريخ بحثاً ونشراً كان لها وضعها العلمي المتميز على المستوى الإقليمي والعالمي.

هذا ما كان من بعض مظاهر التوسع الأفقي، الذي يمتد عبر المكان والزمان أيضاً. ويرجى أن يتسع الجهد تدريجياً ليشمل الشعوب التي كانت تعتبر خارج نطاق

11/

التاريخ. ويحتاج التاريخ الكوني بهذه الصورة الشاملة إلى نظرة أوسع وأطول: تستند على قدر أكبر من المصادر التاريخية المتنوعة ووفرة للمادة تعين على المقارنة، حتى يستلمس المؤرخ طريقه باطمئنان.

وقومياً. وتؤلف هذه المقترحات محورين رئيسيين، يعنى الأول منهما بتنويع روافد البحث وتحسين آلياته. والثاني بتنشيط التعاون العلمي بين أقسام التاريخ العربية.

- ا. في إطار السعي لتتويع الدراسات التاريخية لتمتد إلى الجوانب الاقتصادية والاجتماعية والثقافية لابد من فتح جسور تواصل للاستفادة من نتائج أبصات علم الاجتماع والأنثر بولوجيا المستقاة عبر ما صيغ من طرائق بحث وتقنيات جديدة. ولعل هذا المنحى يمثل أهم مصدر لدراسة تاريخ التحولات الاجتماعية والسلوكية.
- ٢. أعتقد أنه قد آن الأوان لإدراج دراسة تاريخ الديانات الرئيسة كالمسيحية واليهوديــة والبوذية والمعتقدات الإفريقية في برامج أقسام التاريخ، ولنبدأ بتخصيص جامعة في كل قطر. وأهمية ذلك لا تحتاج لتعليل، خاصة وأن أتباع بعــض هــذه المعتقدات يكونون جزءاً من مواطني البلاد العربية والإسلامية.
- ٣. تمثل دراسة الآثار، وهي إحدى العلوم أو الفنون التي اقتبسها المؤرخون العرب من الغرب، مصدراً تاريخياً لا غنى عنه، خاصة في تاريخ الفترات القديمة حيث تتعدم المصادر الخطية. وعلم الآثار كالتاريخ يتكون من جانبين هما جانب الكشف عن الآثار واستصلاحها، وهي عمليات مكلفة جداً. والثاني تحليل المادة وتقسير محتوياتها ثم نشرها. وقد وسع المعنى عند المسلمين ليشمل العمارة، الزخرفة، الزينة، الفسيفساء، الخط، التصوير، النقود، وكل المعطيات الفنية التي تقتقت عنها عبقرية الحضارة الإسلامية. ومع أن بعض الجامعات قد طورت هذا الفرع من المعارف إلا أنه لا يجد اهتماماً متوازياً في كل أقسام التاريخ في الوطن العربي. ولأهمية علم الآثار والفنون التطبيقية في دراسة تاريخ الثقافة والفن يرجى أن يجدا الدعم اللازم وأن تربط دراستهما ربطاً عضوياً بأقسام التاريخ.

بشكل الفولكلور والروايات الشفوية وكل المأثورات الشعبية (من قصص، وأساطير، وخرافة، وأمثال، وأغاني شعبية، ومعنقدات شعبية، وعادات وسلوكيات) مصدراً وهام لاراسة تاريخ الثقافة الشعبية وسلوكيات المجتمع، لم يستثمر بعد الاستثمار الأمثل. ويؤلف الفولكلور والروايات الشفوية المصدر الأساسي للدراسة في المجتمعات التي تغلب الأمية عليها. وقد خطت جامعة الخرط وم خطوات رائدة عندما عهدت لوحدة أبحاث السودان، ومعهد الدراسات الإقريقية والآسيوية من بعدها، الاهتمام بدراسة الفولكلور فجمعت مادة وفيرة، بلغ حجمها المئات مسن الأشرطة من الأخبار التاريخية والأدب الشعبي وسير البطولة. وتوجيه هذا المجهود بإنشاء قسم للفولكلور يعني بعملية الجمع والتصنيف، والدراسة والتحليل والنشر، ومنح درجات عليا في هذا الفرع الحديث من فروع المعرفة. وقد هيات منهجية جمع مادة الفولكلور وتحليلها آفاقاً جديدة لأساتذة قسم التاريخ وطلاب الدراسات العليا فيه. ولا شك أن في نجاح هذه التجربة ما يشجع لإعطاء الروايات الشفوية حيزاً أكبر في دراسة التاريخ، خاصة محور الثقافة الشعبية.

nebiliar U

و. يبدو لي أنه نتيجة لتكاثر المؤلفات التاريخية المترجمة من اللغات الأوربية بدأ يدب شيء من الإهمال في دراسة لغات الغرب المعينة على البحث، خاصة بين طلب الدراسات العليا. وهذا في رأيي تطور خطير، إذ يصعب نقل روح العصر فسي الكتب المترجمة ونجد مثل هذا التساهل عند الطلاب الذين يتخصصون في مناطق كتب شيء من تراثها بلغاتها الوطنية - كالهوساوية أو السواحيلية أو التركية. إن عدم الرجوع إلى ما كتب بلغة الموضوع أو الفترة قيد البحث يفقد الدراسة درجة كبيرة من أصالتها. ولا يفونتي أن أذكر هنا أن سبب نجاح المستشرقين وغيرهم من علماء الغرب، اعتمد بدرجة كبيرة على معرفتهم الجيدة لأكثر من لغة من لغات المشرق. ورغم أن كثيراً من الباحثين قد دعا لتحرير التاريخ من خصوعه "للاستشراق الفونولوجي" (أي المتعلق بفقه اللغة) وتوحيده مع المجرى العام للبحث التساريخي، فإن إجادة قليل من اللغات يصبح مؤهلاً أساسياً لمن يحترفون مهنة التاريخ. (٥٠)

يشمل تنشيط التعاون العلمي بين أقسام التاريخ العربية، وتوسيع آفاقـــه مظـــاهر عدة، منها:

- أ. ضرورة تبادل أعضاء هيئة التدريس لتقديم خبراتهم في مجال تخصيصهم في الجامعات المضيفة عن طريق المحاضرات، الندوات، المشاركة في الإشراف، وكممتحنين خارجيين لطلاب الدراسات العليا، والمساهمة في تقويم أعمال الأساتذة عند الترقي، وأيضاً تهيئة الفرص لبعض طلاب الدراسات العليا من امكانات الجامعات المضيفة، خاصة ما لا يتيسر في الجامعة الأم.
- وربما أمكن تحقيق ذلك، بتشجيع التسجيل الخارجي عن طريق الإشراف المــشترك \_\_\_\_\_\_\_
   بين قسمين من أقسام التاريخ.
- ٣. إصدار قوائم مفكليلة بعناوين الرسائل العامية (ماجستير ودكتوراة) التي أعدت في الوطن العربي وفي البلاد الأخرى عن تاريخ العرب والإسلام، وغيرها عبر كل العصور التاريخية، يرجع إليها قبل البدء في إعداد أي أطروحة تجنباً للتكرار ما أمكن ذلك. واقترح أن يتبنى اتحاد الجامعات العربية هذا المشروع، وأن توضع نسخة من هذه القوائم في مكتبة كل جامعة.
- أسرت من قبل إلى أن معظم الجامعات العربية تفتقد المكتبات الفنية، وعليه اقترح زيادة مقتنيات المكتبات والتوسع فيها بما يواكب الانفجار العلمي والثقافي الذي يشهده العالم. ولعل من المفيد إصداو فهرست عربي موحد Union Catalogue يحوي أسماء المخطوطات، والكتب والدوريات في المكتبات الرئيسية في كل بلد عربي، تحسباً لرصد هذه المادة في دائرة حاسوبية ذات فروع في كل جامعات المنطقة العربية. وتشجيع تبادل الرسائل العلمية (الماجستير والدكتوراة) بين الجامعات المختلفة. ولما كانت تكلفة هذا المشروع قد تحول دون تنفيذه، اقترح اختيار جامعة واحدة في كل بلد لتكون بمثابة المستودع لباقي الجامعات الوطنية.
- اصدار دورية تاريخية ذات مستوى علمي رفيع تخدم كل أقسام التاريخ العربية أنشر الاصدارات الجادة، والتعريف بما يجد في تلك الأقسام من مبادرات وتطورات علمية.

- ٦. الاستمرار في عقد مؤتمرات علمية تدرس فيها موضوعات متخصصة من وقت
   لآخر.
- ٧. ولعله من المفيد أن تعمل الجامعات على التواصل الأليكتروني عبر ما يسمى بالتشبيك المعلوماتي (أو الحيسوبي). ولعل هذا الافتراح العملي يمكن أن يقلل من التكلفة الكبيرة لإنجاز الاقتراح الرابع من هذه المقترحات.

هذا عرض موجز، بصورة مبسطة لبعض ملامح الاتجاهات العامة للدراسات التاريخية بعامة وفي مجال الدراسات العليا بخاصة، اعتمدت فيه، بدرجة كبيرة، على تجربتي الخاصة. وآمل أن يسهم في دعم التوجهات العلمية التي تسير عليها جامعاتنا لجعل مقرراتنا التاريخية أكثر استجابة لحاجة مجتمعنا العربي، وأكثر ملاءمة للعصر الذي نعيش فيه.

#### الهوامش

- (۱) عبد العزيز الدوري، نشأة علم التاريخ عند العرب، بيروت ۱۹۷۲م ص ص ص الماريخ عند العرب، بيروت ۱۹۷۲م ص
  - (٢) المرجع السابق، ص ٢٩، ٨٨ ٥٦.
- (٣) محمد بن جرير الطبري، تاريخ الأمم والملوك، دار الفكر، القاهرة ٩٧٩م، ج، ص ٥.
- (٤) عبد الجبار ناجي، " تتبع تاريخي لمحاولة ابن خلدون في إعادة كتابة التاريخ "، المؤرخ العربي، العدد ٢٢، ١٩٨٢، ص ص ١٢٤ ١٢٦.

  (5) M. Talibi; "Ibn Khaldun", Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. London,
- (5)M. Talibi; "Ibn Khaldun", Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. London, 1971, III, pp. 828 9.
  - (٦) محمد الطالبي، "التاريخ ومشاكل اليوم والغد"، عالم الفكر، العدد ٥، ١٩٧٤، ص
    - (٧) عبد الرحمن بن خلدون، المقدمة، القاهرة، ١٩٦٦، ص ٩.
      - (٨) المصدر السابق، ص ٩.
      - (٩) المصدر السابق، ص ٣٥.
      - (١٠) المصدر السابق، ص ٢٩.
      - (١١) المصدر السابق، ص ٢٩.
      - (١٢) عبد الجبار ناجي، مرجع سابق، ص، ١٣٧.

(13)Talbi; op. cit, III, p. 829.

- (١٤) المصدر السابق، ص ٨٢٩.
- (١٥) حسين مؤنس، "التاريخ والمؤرخون"، عالم الفكر، العدد ٥، ص ص ٥٥ ٦٨.
  - (۱۲) نفسه، ص ص ۸۰ -۹۰.
  - (۱۷) نفسه، ص ص ۹۲ ۹۶.
    - (۱۸) نفسه، ص ص ۹۰.

- (۱۹) نفسه، ص ص ۹۲ ۹۹.
- (٢٠) الطالبي، المرجع السابق، ص ص 20.
  - (۲۱) ابن خلدون، مصدر سابق، ص۱۲.
  - (٢٢) حسين مؤنس، مرجع سابق، ص ٢٩.

(23)B. Lewis and P.M.Holt; eds, Introduction, Historians of the Middle East, London, 1962, pp.14 – 17.

(٢٤) محمود يوسف زايد، "الحاجة (الى إعادة كتابة التاريخ"، المؤرخ العربي، العدد ٥، ص ص ٧٠ - ٧٢.

(۲۵) جفرى باركلو، الاتجاهات العامة في الأبحاث التاريخية، ترجمة صالح أحمد العلى، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٤، ص٢١٥.

(٢٦) الطالبي، مرجع سابق، ص ٣٤.

(27)Edward W.Said, Orientalism: Western Conception of the Orient, Penguin Books, London, 1991, pp. 322 – 24.

(28) Muhsin Mahdi, Orienalism and the Study of Islamic Philosophy Journal of Studies, No. 1, 1990, p. 95.

(29) Edward Said op. cit, p. 323.

(30)Ali A. Mazrui, Cultural Forces in World Politics, London, 1990, pp 26, 56.

ر (٣١) محمود يوسف زايد، نفس المرجع، مجلة المؤرخ العربي، العدد ٥، ص ص ص

(32) Yusuf Fadl Hasan, A Critical Survey and Analysis of the Content of History Educatioon in North Africa Universities Including the Sudan, Dirasat Ifriqyya, No. 6, 1990, pp. 9-27.

(33) Talbi; op. cit, III, p. 829.

(34)Ali A. Mazrui, Cultural Forces in World Politics, London, 1990, pp 26, 56.

(۳۵) جفری بارکلو، نفس المرجع، ص۲۱۰.

Liney cho acadia of the

المرقع فقيما

E

€ #3

(9E) (2E)

V Y

\*

æ

ī

×

\*

Œ

## ( **m** )

# جذور التعاون الثقافي العربي الأفريقي ودور جامعات المنطقتين في تنميته\*

الجامعات الأفريقية والعربية في التنمية الثقافية في أفريقيا والوطن العربي جزء من التعاون العربي الأفريقي الذي اتخذ شكلاً مؤسسياً ذا أهداف معينة وآليات محددة خلال العقدين الماضيين والتعاون العربي الأفريقي بهذه الصورة يمثل مرحلة متقدمه من تاريخ طويل زاخس للعلاقات العربية الإفريقية. وقد نتجت هذه العلائق من الجوار الجغرافي والتداخل السكاني والتبادل التجاري والتفاعل الثقافي. ولكي نحدد دور الجامعات الإفريقية والعربية في تطوير العلائق الثقافية ودعم التتمية الثقافية بين المنطقتين. يحسن أن نقف على جذور تلك العلاقات ونتبين مقومات التعاون العربي الأفريقي في إطاره العام استناداً إلى تجربة الماضي وتطلعات المستقبل.

<sup>\*</sup> قدمت أصلاً في اجتماع المؤتمر العالمي للدراسات الإقريقية، الخرطوم، ١٩٨٩، ثم نشرت فـــي مجلسة المستقبل العربي، ١٩٨٩، تحت عنوان "دور الجامعات الإقريقية والعربية في النتمية التقافية.

### أولا : جدور العلاقة بين الثقافتين الأفريقية والعربية

منذ آلاف السنين خرج العرب من شبه جزيرة العرب في هجرات واسعة متجددة إلى البلدان المجاورة لهم، ودخلوا في علاقات بشرية وحضارية مع أهلها، وكان جدب الجزيرة العربية وغلبة الصحاري عليها سبباً في جعلها منطقة طاردة، ومن ثم نزح منها الكثيرون إلى السواحل الأفريقية، وكان نصيب الحبشة من هذه الهجرة كبيراً. وفي الوقت نفسه تعرضت مصر والصحراء الشرقية لمؤثرات مماثلة، وقيل أن بعض المؤثرات الحميرية قد بلغت بلاد المغرب.

﴿ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ السّرقي السّلة بين سكان جزيرة العرب وساحل أفريقيا الشرقي أقدم مما ذكرنا. ذلك أن شدة التشابه العرقي واللغوي بين الشعوب التيفييقية الناطقة باللغات الحامية أو الكوشية (مثل لغات الصوماليين والقالا والعفار والبجه)، والشعوب الناطقة باللغات السامية كالعرب والأحباش، جعلت بعض الباحثين يرجحون أن هاتين المجموعتين كانتا تعيشان في موضع واحد، وربما تنتميان في أصولهما البعيدة إلى شعب واحد. وتؤكد هذه الصلات العرقية واللغوية، أياً كانت درجتها، بين سكان جزيرة العرب وقاطني سواحل أفريقيا الشرقية، أن تبادل التأثير الثقافي بين المجموعتين ذو جذور عميقة.

دعم هذه الصلات نشاط تجاري واسع نبع من موقع بلاد العرب الاستراتيجي في خريطة التجارة العامة، حيث نشط العرب في التجارة الخارجية عاملين عليها أو ناقلين لها على "سفن الصحراء" وفوق المراكب الشراعية.

لم تكن جزيرة العرب خلواً من المؤثرات الإقريقية، فقد اخترقت أفريقيا المجال العربي قبل ظهور الإسلام، حين غزا الأحباش اليمن، ومن ثم وجدت الديائة المسبحية دعماً من الأحباش في تلك المنطقة. وهكذا ساهم الأحباش الذين وفدوا إلى جزيرة العرب أحراراً وأرقاء، وكذلك العرب الذين ذهبوا إلى الحبشة بقصد التجارة أو الهجرة، في نقل بعض السمات الثقافية الحبشية الأفريقية إلى بلدان العرب نتيجة هذه الاتصالات. كما وجدت بعض الألفاظ والمصطلحات الحبشية طريقها إلى اللغة العربية، ومما يذكر أيضاً في هذا المقام الأثر الكبير الذي تركه الأحباش وغيرهم من شعوب أفريقيا في صناعة الغناء في جزيرة العرب. (١)

حَوَّلًا زادت تلك الصلات نمواً، واتسعت دائرتها، وقويت فاعليتها بعد ظهور الإسلام الذي أعطاها دعماً روحياً وسنداً سياسياً ونسقاً ثقافياً. فمنذ ظهور الإسلام هاجر نفر من أصحاب النبي محمد صلى الله عليه وسلم من مكة إلى الحبشة فراراً بدينهم حيث وجدوا الحماية عند ملكها.

Chi.

وبعد موجة الفتوحات الإسلامية التي اخترقت شمال أفريقيا توالت الهجرات العربية وفتح المسلمون صفحة جديدة في تاريخ العلائق الثقافية بين العرب وجيرانهم الأفارقة, فارتكزت العلائق الثقافية الجديدة على غلبة العقيدة الإسلامية، وانتشار اللغة العربية، وتَمثُل النسب العربي. وقد غلبت الثقافة العربية على الشمال الأفريقي حتى صارب تلك المنطقة جزءاً لا ينفصل عن الوطن العربي والعالم الإسلامي، بـل صارت تضم أغلبية العرب في يومنا هذا. وقد ارتبطت الدول المتعاقبة على هذه المنطقة، بـسبب موقعها الجغرافي، ارتباطاً وثيقاً بالكيان الأفريقي تؤثر فيه وتتأثر به حضارياً واقتصادياً.

تدفقت المؤثرات الإسلامية والعربية إلى الشمال الأفريقي عبر الصحراء الكبرى الى بلاد السودان الممتد عبر أرض السافنا ((المفازة) سهل كثير العشب)، حيث نشأت الممالك الإسلامية وازدهرت الحضارة الإسلامية ذات السمات السودانية. وكان قوام تلك النهضة السكان الأصليون من الأفارقة الذين تربعوا على عرش الزعامة الدينية والثقافية والسياسية والاقتصادية بعد أن تشبعوا بروح الإسلام.

تكررت هذه التجربة في غرب أفريقيا التي خالط فيها العرب السكان الوطنيين. ونتيجة لتدفق المؤثرات الإسلامية غلب الإسلام على معظم الجزء الشمالي من القارة الإفريقية وصار المسلمون يمثلون مركز ثقل سياسي مهم في القارة كما كان لهم مهري دور بناء في تاريخ المنطقة. وظل المسلمون الأفارقة على صلة وثيقة بالوطن العربي بفضل العلائق الدينية والثقافية والاقتصادية. وقد أخذ هذا التواصل أنماطاً مختلفة لعل أولها تدفق أعداد كبيرة من الأفارقة المسلمين لأداء فريضة الحج عاماً بعد عام، وثانيها توافد أعداد من المسلمين للاستزادة من العلم في المعاهد المنتشرة في مصر والحجاز واليمن وسوريا والمغرب الأقصى، وقامت مراكز الإشعاع الإسلامي في تمبكت (أو تمبكتو) وجنى بدور

رائد في التواصل العلمي مع رصفائها، في القيروان وفاس والزيتونة والأز هر ومكة الممكرمة والمدينة المنورة.

r---c,

كما أدلى العلماء بدلوهم في بناء صرح الحضارة الإسلامية، فحققوا تواصلاً في الأخذ والعطاء: تواصلاً يرتكز على وحدة الفكر الإسلامي، وينطلق من سيرورة اللغة العربية، لغة العبادة والتجارة والاتصال بين الحكومات. وقد أسهم جهد هولاء العلماء، ورحلات الدارسين والحجيج في تنمية التلاحم العاطفي بين أتباع العقيدة الإسلامية في بلاد العرب وأفريقيا؛ كما ساهمت المعاملات التجارية الواسعة في تدعيم هذه العلائق وأمنت وضع المنطقتين الاستراتيجي في الاقتصاد العالمي في ذلك الوقت. وقد تم هذا التواصل في حرية تامة وفي مناخ غلب عليه تبادل المصالح، اقتصادية كانت أم ثقافية. (١)

ويرى بعض الباحثين أن التفاعل الذي حدث بين أفريقيا (السوداء) والبلاد العربية لم يكن متوازياً، إذ أن أفريقيا كانت مخترقة، تقافياً واقتصادياً، ومن ثم لم يكن للأفارقة دور مماثل للدور العربي. (٣)

لكن هذا الرأي يهمل الأثر الذي أحدثه الترابط الجغرافي بين المنطقتين، وما نتج عنه من تفاعل عرقي وتلاقح ثقافي وتكامل اقتصادي، وينسى الدور الذي قام به الأفارقة، من بقي منهم في أفريقيا أو هاجر إلى بلاد العرب، في بناء الحضارة الإسلامية ومساهمتهم الثرة والواضحة في كل ذلك.

ويكفي أن نذكر منهم بلالاً الحبشي، الصحابي الجليل، أول مؤذن في الإسلام، وعطاء بن أبي رباح فقيه مكة ومحدثها. وقد بلغ بعضهم شأوا بعيداً في تَمَثّل ثقافة العرب ولغتهم كأبي نعامة تقولي ابن سعد، والحيقطان، وكان شاعراً فحلاً وخطيباً لا يبارى، وكان منهم أيضا عكيم الحبشي، وقد أخذ عنه علماء الشام. ومن أبناء الزنجيات عرار ابن شاس القائد الشهير ومنهم سعد بن جبير، أعظم أصحاب عبد الله بن عباس في الحديث، وكذلك مسلم بن خالد الزنجي، من علماء الطبقة الخامسة، ومنهم يزيد بن أبي حبيب، الذي تقد منصب الإفتاء في مصر، وكان أبوه من سبي النوبه.

ومن العلماء الأحباش الذين عاشوا في مصر وأثروا الحياة الفكرية، الإمام فخر الدين بن عثمان بن على الزيلعي (ت. ١٣٤٢م)، والمحدث الزيلعي جمال الدين عبد الله

بن يوسف بن محمد (ت. ١٣٦٢م)، والشيخ على الجبرتي المصوفي (ت. ١٣٩٢م)، والشيخ إسماعيل بن سودكين الجبرتي، ومنهم عبد الرحمن الجبرتي الجد السابع لمورخ مصر عبد الرحمن (في القرن التاسع عشر).

الحبشة على يد بعض تجار مصر، ومنذ القرن الرابع الميلادي وحتى منتصف القرن العشرين ظلى بطريق الإسكندرية يبعث بمطران مصري، ليرأس الكنيسة الحبشية. وقد عمل المطارنة المصريون على دعم المذهب (الأورئوذكسي وترجموا كثيراً من الكتب الدينية من القبطية إلى اللغة الأمهرية.

كان للموالي والرقيق دور رائد في دعم هذا التواصل، ففوق مساهماتهم في الحياة العملية والفكرية والفنون وخاصة الغناء (مثل ابن مسجح وزرياب) بلغ بعضهم درجة رفيعة في الحياة العامة: فقد استخلف الخليفة أبي جعفر المنصور على أرمينيا أخوه في الرضاعة يحيى بن مسلم بن عروة، ومنهم كافور الإخشيدي الذي ظل يدير شوون مصر بحكمة لبضع سنوات، وكان لهم دور فاعل في الخلافة الفاطمية. وانفرد بنو نجاح، وهم من أصل حبشي أو نوبي، بحكم زبيد باليمن من عام ١٠١٣م إلى ١١٥٠م. وكان منهم علماء فضلاء وشعراء فصحاء مثل مؤلف كتاب المفيد من أخبار زبيد.

وادي النيل، شرقاً حتى المحيط الأطلسي غرباً، نشأت مراكز للثقافة العربية الإسلامية، وادي النيل، شرقاً حتى المحيط الأطلسي غرباً، نشأت مراكز للثقافة العربية الإسلامية، أهمها في تمبكتو التي اشتهرت بعلمائها، وحرص أهلها على اقتناء الكتب. وكان ملوك تمبكتو يرعون العلم ويشجعون العلماء ويفرقون الرواتب عليهم. وفي تمبكتو تحققت عملية التفاعل والتداخل العضوي الحضاري وتبادل المعارف الإنسانية بين جنوب المصحراء وشمالها، أو بين السودان الغربي والشمال العربي. وفي جامعة تمبكتو تخرج علماء أفذاذ اشتهروا بمساهماتهم الفكرية في مختلف العلوم الإسلامية مثل أحمد بابا التمبكتي مؤلف السعدي مؤلف, تاريخ الفسائل، وعبد المرحمن السعدي مؤلف, تاريخ السودان.

والثقافة العربية دور أحمد بابا عندما (توافر) للتدريس لعقد من الزمان في مراكش، فقد كان موسوعي المعرفة أحاط بكل معارف زمانه، وكتابه نيل الابتهاج سجل حاف بالأعلام الاندلسين والمغاربة والجزائريين والتونسيين والطرابلسيين والوطنيين من علماء بالد

وقد هاجر العلماء العرب إلى تمبكتو وجني وغيرهما من المعاهد الإسلامية في بلاد السودان ودرسوا فيها، كما دبجوا الكتب للحكام لإرشادهم، ومنهم محمد عبد الكريم المغلي التلمساني الذي وضع كتاباً لحكام كانو، عن سياسة الملك في أواخر القرن الخامس عشر الميلادي.

لما انتظمت حركة الإصلاح والتجديد في العالم الإسلامي في القرنين الشامن عشر والتاسع عشر استجاب لها بعض علماء بلاد السودان وسعوا لبعث مجتمعاتهم بعشاً روحياً وخلقياً. وكانت هذه الطبقة من العلماء على صلة وثيقة ودراية بمنابع الفكر الإسلامي في الشرق والشمال. وعلى رأس هذه الطبقة الشيخ عثمان بن محمد بن فودي الفلاني، العالم الجليل الذي ألف نحوا من تسعين سفراً في شتي ضروب العلوم الإسلامية وقاد حركة الجهاد في منطقة (نيجريا) حيث أنشأ خلافة صكت أو سوكتو. وكان عطاء أخيه عبد الله وابنه محمد بلو في مجال العلوم وإدارة الخلافة الصكتية كبيراً. وقد تطرقت مؤلفات هؤلاء العلماء الثلاثة، التي كتب جلها باللغة العربية، إلى أصول الدين والتصوف والفقه والتفسير والنحو والصرف والتاريخ والسياسة. ولم يقتصر أثرهم الثقافي في بلاد السودان، وإنما اتسع ليشمل الساحة العربية الإسلامية. (٥)

وفي سيرة الشيخ صالح الفولاني العمري (١٧٥٢- ١٨٠٣م) نجد ما يدل على الصلة الوثيقة التي تربط بين علماء غرب بلاد السودان ومراكز الإشعاع العلمي في البلدان العربية. ولد الشيخ صالح في فوتا جالون، وبعد أن نَهلَ من المعارف الإسلامية في مسقط رأسه (شَدَّ الرحال إلى موريتانيا لملاستزادة من العلوم، ثم درس في تمبكتو، وأقام في تونس والقاهرة للغرض نفسه، ثم حطّ الرحال بالمدينة المنورة وهو لم يتجاوز الحادية

السودان.

والعشرين، وفيها نَهَلَ من علماء الحجاز علوم الحديث والسيرة والعروض والتصوف، ثم تفرغ للتدريس والتأليف.

وخير ما يدل على مكانته العلمية أنه أحد اثنين من علماء القرن الثاني عسسر المهجري اللذين صنفهما العالم الهندي محمد أشرف الصديقي العظيمياوي ضمن قائمة المحددين للإسلام، عقيدة وممارسة، على رأس المائة الثالثة عشرة. (١) ولعل سبب وضعه في تلك المكانة الرفيعة يعود لموقَقَّ المناهض للمذهبية، والأولية أو الأسبقية التي منحها للحديث الشريف في إقرار الشريعة بحيث احتل موضعه كأحد الرواد المفكرين لحركة الحديث. (٧)

ففي المدينة المنورة، كما يشير البروفسير جون هنويك، استطاع الشيخ صالح وغيره من العلماء الهنود أن يقوموا بدراساتهم وأبحائهم، التي تعكس ظروف مجتمعاتهم المحلية في القرن الثامن عشر، في جو علمي ذي طبيعة عالمية تسوده رغبة ملحة في الحفاظ على الإسلام وتعزيز قيمه الأخلاقية والاجتماعية. وقد تأثروا في ذلك بتعاليم الإمام محمد بن عبد الوهاب. ولكن الشيخ صالح لم يشارك ابن عبد الوهاب في مناهضته الشديدة للصوفية. وكان لآراء الشيخ صالح صداها وأثرها في حركة التجديد التي اجتاحت القارة الأفريقية في القرن التاسع عشر. ألهمال من على المسار على القرن التاسع عشر. ألهمال من على القرن التاسع عشر.

أردت بهذه الأمثلة المنتقاة من بلاد السودان أن أبين، في شيء من الايجاز، مدى التواصل الفكري الذي يربط بين المعاهد العلمية، وكيف كان العلماء يتنقلون من أقصى المغرب إلى المشرق، يتبادلون أسباب المعرفة، ويسعون لصنع الفكر المشترك الذي يدعم مسيرتهم الحضارية.

كانت اللغة العربية، وعاء الثقافة الإسلامية العربية، فهي لغة العلم والتواصل الفكري. وظلت اللغة العربية تخدم العلائق التجارية والصلات الدبلوماسية في كثير من الأقطار الإفريقية حتى غلب الاستعمار الأوربي على المنطقة في القرن التاسع عشر. وقد تبنت بعض اللغات الأفريقية الكبرى الحرف العربي ودخلت عالم التدوين والكتابة، ورسمت به وقدمت إنتاجا رفيعاً. وبعض هذه اللغات كالهوساوية والفولانية واليورباوية

L'entern'

والسواحيلية، فوق استعمالها الجرف العربي فقد استعارت بعض المدلولات العربية مما دعَّم حركة التفاعل وعزز أواصر التواصل.

لا شك أن الترابط الجغرافي، وحركة التواصل البشري والتفاعل التقافي والاقتصادي بين العرب والأفريقيين، الذي ألمحنا له، لم يكن متوازياً بل اختلف من منطقة إلى أخرى. ويمكن تحديد محصلة هذا التفاعل، عند مطلع القرن السادس عشر الميلادى في ثلاث مناطق جغرافية: المنطقة الأولى وتشمل الشمال الأفريقي بما فيه الجزء الشمالي من سودان وادي النيل، وهذه غلبت عليها الثقافة العربية الإسلامية، وصارت امتداداً طبيعياً لجزيرة العرب، وجزءاً من الوطن العربي. والمنطقة الثانية وتشمل السافنا أو بلاد السودان الوسطي والغربية وساحل أفريقيا الشرقي، وقد غلب الإسلام على هذه المنطقة عموماً، إلا أن درجة انتشار الثقافة العربية فيها كانت متفاوتة. أما المنطقة الثالثة، وهي بقية القارة الأفريقية فلم تبلغها المؤثرات الإسلامية بذات القدر الذي بلغت به المنطقة الأولى والثانية. (^) وقد أثر هذا التباين في تاريخ التفاعل العربي - الأفريقي، وفي طبيعة مسار التواصل الثقافي بين الأمة العربية وبقية القارة، وفي تحديد رؤاها السياسية والاقتصادية، إلى درجة ما، بعد الاختراق الأوربي للمنطقتين.

## ثانياً: الاختراق الأوربي لأفريقيا وبلدان العرب (٩)

بدأ التوغل الأوربي في مطلع القرن السادس عشر عندما نجح البرتقاليون في السيطرة على مصادر التجارة الشرقية واتخاذ المحيط الأطلسي والمحيط الهندي وسيلة لنقل البضائع. وقد أدى هذا التطور إلى تهميش دور القوافل التجارية التي كانت تسير عبر البلدان العربية والجزء الشمالي من أفريقيا، ومن ثم قلّت أهمية من يسيطرون على تلك التجارة.

بهذا الاختراق الأوربي انتقل مركز الثقل الاقتصادي من الوطن العربي ومنطقة السافنا في أفريقيا إلى السواحل. وبمنتصف القرن الثامن عشر أو مطلع القرن التاسع عشر طوقت أوربا الاقتصاد المرفريقي والعربي وحاصرته حتى صار جزءاً من الاقتصاد العالمي الذي أحكمت أوربا السيطرة عليه، وصارت هي مركز ثقله خلال القرنين التاسع عشر والعشرين وما تلاهما.

إن الموقع الاستراتيجي الذي تمتاز به البلاد العربية والقارة الأفريقية، وتماثل ظروفهما الاقتصادية كمعبر للتجارة الدولية، وكمصدر للمواد الخام، أوقعهما فريسة الهجمة الاستعمارية التي ابتدرتها أوربا في مطلع القرن التاسع عشر. وخلل العهد الإستعماري، الذي جتم لأكثر من قرن من الزمان، دخلت شعوب المنطقتين دون تنسيق بينهما، في معارك طويلة للتخلص من وطأته.

ولعل أكثر العوامل اضراراً بالتواصل العربي - الأفريقي هـو هـذه الـسيطرة الأوربية على المنطقتين بعامة، وعلى القارة الأفريقية بخاصة. ففي البدء عمدت أوربا إلى فرض حضارتها ولخاتها، هادفة إلى صياغة إنسان أفريقي يرتبط بالحـضارة الأوربيـة تعبيراً وفكراً وديناً وأسلوب حياة، وسعت إلى إلغاء الحرف العربي، رمز التواصل بـين المنطقتين، واستبدلته بالحرف اللاتيني، وعمدت الإمبريالية الأوربيـة، بعـون الكنيـسة المسيحية، إلى الفصل بين المنطقتين بالتعتيم على تلك العلاقات وتشويه الحقائق التاريخية، وسعى الدارسون الأوربيون إلى إبراز جوانب العداء بـين الثقافـة العربيـة والثقافـات الأوربيقة، وإهمال عناصر التوافق بينهما ؛ فشوهوا صورة العربي ورمزوا له بــــــــامـل السيف" لنشر الإسلام حيناً، وبــــــتاجر الرقيق" حيناً آخر، ونجحت الدراسات الأوربية في جعل أفريقيا قسمين: قسم عربي مسلم يسكن شمال الصحراء، وقـسم زنجــي "ونتــي" - مسيحى يسكن جنوبها. (١٠)

كما لجأ الاستعمار إلى إضعاف المسلمين سياسياً وتقليل فعالية الإسلام في الحياة العامة. فعمد إلى تقليص الرقعة الواقعة تحت نفوذ المسلمين مباشرة، كما سعى إلى تحكيم القوانين الوضعية والأعراف بدلاً من الشريعة. وفي الوقت نفسه حدد الاستعمار قنوات الاتصال التي تربط بين مسلمي غرب أفريقيا والعرب ومناع استعمال اللغة العربية في مستوى التعليم الأولى وفي حدود أبجديات الفقه الإسلامي وحفظ القرآن. ونتج لمن ذلك أن وهنت صلة الأقطار الإسلامية الواقعة بمنطقة السافنا وغرب أفريقيا بحركات التحرر العربية وبالإسلام كدين عالمي. وقلصت السلطات الاستعمارية عدد الحجاج عاماً بعد عام. بل إن طرق المواصلات الحديثة وعلى رأسها خطوط السكك الحديدية في غرب

: ا عرزه عرزه

21/2

والمرحب

أفريقيا، مثلاً، كانت تتجه نحو السواحل الجنوبية، مقالة بذلك دور طرق القوافل التقليدية التي كانت تسير عبر القارة من الغرب إلى الشرق أو نحو الشمال.

أدت هذه السياسات إلى إضعاف العلائق العربية - الأفريقية، وإلى تقليص الاتصال بين العرب والأفارقة المسلمين عبر القنوات التقليدية وعن طريق ما يكتب بالعربية، ومن ثمَّ قلَّ التفاعل الفكري بينهم إن لم يكن قد توقف تماماً. (١١)

#### ثَالثاً: بداية التماون الأفريقي – العربي

لم تفق العلاقات الأفريقية – العربية من سباتها إلا في منتصف الخمسينات مسن القرن العشرين. ومع أن الصحوة الجديدة قد اعتمدت في بعض المناطق خاصة منطقتي "الترابط الجغرافي والسافنا" على التلاحم الجغرافي والمسوروث التساريخي والانتماء الروحي، الذي يؤلف بين كثير من شعوب المنطقتين الإفريقية والعربية، فإن نسضالهم الجسور ضد الاستعمار والتمرد على التبعية والتخلف كان له أثر كبير في إذكاء روح التعاون.

ذكرنا في مكان سابق من هذا الكتاب ما كان لحركة الوحدة الأفريقية - Pan - في إذكاء روح المريكا، من دور فعّال في إذكاء روح الوحدة الإفريقية. وقد وجد هذا البعث الأفريقي استجابة ضئيلة من ورثة الثقافة العربية - الإسلامية الغالبة على منطقة السافنا. ولكن تحقق بعض التأبيد من فئتين أخريين أو لاهما: من أتباع حركات الجهاد الإسلامية التي ظلت تستعر في تلك المنطقة وخير متال لها الحمليية، وتتكون الفئة الثانية من الطلاب المسلمين الذين أفلحوا في إكمال دراساتهم فسي معاهد شمال أفريقيا وجامعة الأزهر. وظلت هاتان الحركتان: حركة الوحدة الإفريقية وحركة الانتماء الإسلامي تدوران في فلكين منفصلين يتداخلان أحياناً، ولكن دون أن يكون للعروبة أو للثقافة العربية دور في ذلك. (١٠)

وكانت ثورة ٢٣ تموز/يوليو عام ١٩٥٢م، بقيادة جمال عبد الناصر، نقطة التحول الأساسية في دعم العلاقات العربية الأفريقية. وقد كشفت مساهمة مصر الفعّالة في دعم حركات التحرر الإفريقية وجهها الإفريقي. ووضح جلياً عندما حدد عبد الناصر في كتابه فلسفة الثورة منطلق الثورة من الدوائر الثلاث: العربية -الأفريقية -الإسلامية. ويعني

ذلك الاهتمام بالقارة التي تحتل فيها مصر مركزاً استراتيجياً، وتتـشابك فيهـا الـدائرتان الأخيرتان في تفاعل بناء. (١٣) وقوبل اتجاه مصر التضامني بفتور من بعـض الزعماء الأفارقة، لأن مصر بلد عربي في المقام الأول، بينما رأى آخرون مثل الـزعيم أولـوو والرئيس سنغور ضرورة توحيد "أفريقيا السوداء" قبل خلق جسور من التضامن مع أفريقيا العربية. (١٤)

أعطى مؤتمر باندونغ المنعقد في نيسان/أبريل عام ١٩٥٥م، الذي اشتركت فيه دول أفريقية وعربية، الاتجاه التضامني بين الشعوب الأفريقية والعربية دفعة جديدة. فقد تقرر في ذلك المؤتمر حياد الدول المنضوية تحت لوائه، مدعمة بهذلك نظريه الحياد الايجابي، ومؤكدة حقها المشروع في تقرير المصير والتحرر من ربقة الاستعمار.

وكان عام ١٩٥٨م نقطة تحول أخرى، فقد شهد ذلك العام اجتماع ثماني دول أفريقية (بينها خمسة أقطار عربية – أفريقية، هي مصر والسودان وليبيا وتونس والمغرب، وثلاث دول أفريقية هي أثيوبيا وغانا وليبريا) لمناقشة قضايا أفريقيا. وفي ذلك المؤتمر أرست أسس التعاون الإفريقي بين الدول المستقلة في القارة، وقد شمات تلك الأسس معركة التحرير الإفريقية ومناهضة التفرقة العنصرية وإقامة تعاون اقتصادي وسياسي وثقافي واجتماعي بين الدول المشاركة في ذلك المؤتمر.

توَّج قيام منظمة الوحدة الإِفريقية في عام ١٩٦٣م الجهود الثنائية لترسيخ التعاون الأِفريقية دعم لجهود الجامعة العربية، الأَفريقية دعم لجهود الجامعة العربية، التي أنشئت في عام ١٩٤٥م، في هذا المضمار. وقد شهدت فترة الستينات تقارباً بين المنظمتين من حيث التوجه الأيديولوجي والسياسة الخارجية.

#### رابعاً: مراحل التفاعل الأفريقي- العربي

يمكن أن نوجز مراحل التفاعل الأفريقي - العربي في ثلاث مراحل رئيسسية: اقترنت المرحلة الأولى بنمو حركات التحرر الأفريقي وانتهت بالحرب العربية - الإسرائيلية في عام ١٩٦٧. وقد تركز التفاعل عملياً بين منطقتي "الترابط الجغرافي" - الأفريقية وباقي أفريقيا، وقد تمثّل في مساندة حركات التحرير.

شهدت المرحلة الثانية التي استمرت حتى حرب ١٩٧٣ تحولاً ملموساً في قطع كثير من الدول الإفريقية علاقاتها مع إسرائيل، وفي الوقت نفسه سعت الجامعة العربية، مستقيدة من إمكاناتها النفطية، إلى خلق جسور تعاون سياسي واقتصادي وفني بين المجموعتين. وشهدت المرحلة الثالثة، التي استمرت حتى مطلع الثمانينات، زيادة هائلة في امكانات الوطن العربي وانحساراً في امكانات القارة الإفريقية. وكانت نتيجة ذلك أن نشط التفاعل سياسياً واقتصادياً، وقد اتسمت هذه المرحلة بتأسيس أطر التعاون على مستويات مختلفة.

ففي الأذار مارس ١٩٧٧ شهدت القاهرة أول مؤتمر قمة أفريقي عربي، ودون الدخول في تفاصيل مداولات ذلك المؤتمر، يكفي أن نذكر أن الوثيقة الأولى "الإعلان السياسي" أكدت التزام المؤتمر بمباديء عدم الانحياز وتأمين نظام اقتصادي عادل، وبينت الحاجة إلى تعزيز جبهة الشعوب الأفريقية - العربية في نضالها لتحقيق أهدافها والسترداد حقوقها المشروعة في نضالها ضد الصهيونية والأنظمة العنصرية.

واستهدفت الوثيقة الثانية "برنامج التعاون الأفريقي- العربي" (وضع مبديء عامة لإبراز التعاون بين المجموعتين في الميدان السسياسي والدبلوماسي والاقتصادي والثقافي.

أما الوثيقة الثالثة "إعلان التعاون الاقتصادي المالي" فتتكون من شطرين: أولهما، يؤكد الروابط التي تصل بين المجموعتين وتبين الخطوات الايجابية التي خطاها التعاون الأفريقي – العربي في عملية التنمية والتحرر، وهما أمران لا ينفصلان. وثانيهما، تعد مباديء عامة وتصورات طويلة المدى للتعاون الاقتصادي، ويعدد المؤسسات المالية التي تدعمه.

وتذكر الوثيقة الرابعة التنظيم العمل لتحقيق التعاون الأجهزة المنوط بها تحقيق تلك الأهداف. (٥٠)

لا شك أن إعلان القاهرة يمثل منعطفاً (هاماً في تاريخ العلاقات العربية - هم الإفريقية، ونموذجاً رائداً للتعاون بين منطقتين في العالم الثالث، فبقيام أجهزة التعاون خرج العمل الأفريقي من مرحلة التعاطف إلى النضج المؤسسي. وقد جسسّدت أهداف

إعلان القاهرة ووتائقه روح العصر وأمال العالم الثالث في عدم الانحياز إوفي تبديل "النظام الدولي" الجائر بأوضاع أكثر عدالة وانصافاً، لدول العالم الثالث الفقيرة وبيّنت أيضاً اهتمامها بقضية فلسطين والجنوب الأفريقي والتنمية الاقتصادية والتقدم. (١١)

يأتي هذا الجهد الأفريقي- العربي استجابة لدواعي النبصر في مجال المصير المشترك، وفي محاولة الفكاك من هيمنة الغرب وتسلطه الاقتصادي والسياسي، حيث "تستشري الأنانية الصناعية وتنتكس عدالة التجارة الدولية، وتتمنّع التكنولوجيا عن الانتقال إلى دول العالم الثالث والتوطن فيها، وينضب تدفق رأس المال". (١١) ومن ثم نشأت الدعوة الى النظام الاقتصادي العالمي الجديد المبني على التعاون بين دول العالم الثالث، وجاءت تجربة التعاون الأفريقي- العربي طرحاً عملياً للتعاون الأفقي بين دول الجنوب.

إلا أن بعض الباحثين يرون أن تجربة التعاون عام ١٩٧٣ – ١٩٨٣ قد لازمها شيء من القصور، كما واجهتها بعض المعوقات، منها هيمنة الجانب الاقتصادي والمالي على أوجه التعاون الأخرى، كما اشتكى الأفارقة من تواضع نتائج هذا التعاون قياساً بالطموحات الإفريقية والمقدرات العربية.

خامساً: مستقبل التعاون الأفريقي-العربي والجامعيات

إن تجربة التعاون الأفريقي – العربي رغم ما اكتنفها من صعاب قد اكتسبت منذ عام ١٩٧٧ قواعد جديدة أضفت الكثير إلى ما أنجز من قبل. وقد اعتمدت التجربة على فترتي المد الإسلامي العربي (الطويل)، والتعاون التحريري (القصير) الذي أعقب تورة تموز / يوليو. وقد ربط هذان الحدثان الهامان، بين الأفارقة والعرب على أساس وجداني وتفاعل حر. وحاول الأفارقة والعرب تعميق هذا التفاعل الحضاري، والتلاحم التاريخي، بسند مادي مرتكز على المصالح الفعلية والأهداف المشتركة لشعوب المنطقة بن عبر مؤسسات التعاون الأفريقي – العربي منذ عام ١٩٧٧.

إن مهمة تصحيح مسار التعاون الأفريقي- العربي تقع بالضرورة على عاتق طرفي العلاقة بصورة متوازية، وعليه يجب أن يعترف الطرفان بــ "الثقافة" ذات النمط الشمولي، كمكون من مكونات التعاون الإقريقي - العربي ويعطياها السند المضروري والدعم اللازم.

والثقافة بمفهومها الشمولي تعني كما يقول د. مَحَيَّ الدين صابر: "مجموعة النشاط الفكري والفني في معناها الواسع، وما يتصل بها من مهارات أو يعين عليها من وسائل، فهي موصولة بمجمل أوجه الأنشطة الاجتماعية الأخرى، مؤثرة فيها متأثرة بها، معينة عليها مستعينة بها، ليتحقق بذلك المضمون الواسع لها، متمثلاً في تقدم شامل للمجتمع في كل جوانب سعيه الحضاري ...". (١٨)

وحتى تتمو العلاقات الثقافية نمواً مفيداً للعالمين الأفريقي والعربي، يحسن أن يكثف التواصل الثقافي والفكري والاجتماعي بين المثقفين والعلماء في الندوات، وعن طريق تبادل الزيارات مثل الفرق المسرحية والعروض الفنية. ولابد أن يواكب هذا الجهد، استقراء التراث واستلهام الماضي القريب وتحويله إلى قوة مستقبلية بناءة في عملية النهضة والتعاون الثقافي. (19) ومن ثم نتجلي ضرورة استقطاب التعاون المباشر بين الجامعات والجمعيات والاتحادات الأدبية لتقديم معارفها ورؤاها لتأصيل المتلاحم وتأكيد الأرضية المشتركة لصياغة استراتيجية التعاون الأفريقي العربي، (٢٠) بما فيه التنمية الثقافية.

من أجل كل ذلك برزت الدعوة إلى ابتداع نظام ثقافي جديد، يرتكز على النشاط الجامعي، ويدعم دوره في تطوير التعاون الأفريقي – العربي: استكمالاً لبعض مظاهر الحوار الدائر، وعملاً على خلق تعاون وتقارب بين المثقفين الأفارقة والعرب، بهدف استكشاف آفاق تتسع باستمرار للتعاون المشترك وتحقيق ترابط واع يخلق القاعدة الفكرية المناسبة، ويهيئ المناخ السليم والكفيل بخدمة مصالح الأفارقة والعرب كوحدة بشرية متكافئة على صعيد جغرافي متلاحم.

يتضح من عرضنا الموجز لمسار العلاقات الإُفريقية - العربية أن التعاون في المجال الثقافي لم يدخل الإطار المؤسسي إلا مؤخراً وفي حيز ضيق.

ففي فترة البعث الوطني قامت الحركة الثقافية الإُفَريقية، ذات التعبير الفرنسيالزنجي، بسلسلة من اللقاءات، أهمها مؤتمران عقدا في روما عام ١٩٥٦، وفي باريس
عام ١٩٥٩. ثم توالى نشاطها في إطار الجمعية الثقافية ومجلة المصور الأفريقي
عام ١٩٥٩. ثم توالى نشاطها في إطار الجمعية الثقافية ومجلة المصور الأفريقي

X

2

البريطانية. وشهدت الجزائر عام ١٩٦٩ انعقاد الملتقى الثقافي الأفريقي الذي أمّته نخبة من المثقفين من أفريقيا والوطن العربي. ومضت التيارات "الأفريقانية" تعمل منفردة طوال عقد السبعينات. فانعقد في لاغوس المهرجان الثقافي الأفريقي عام ١٩٧٥ بالتنسيق مع "تيار الزنوجة" و "الشخصية الإفريقية" وكان الحضور العربي ضعيفاً في اللقاء الأخير. (١١) أير غم هذه العزلة، فقد تمت مؤخراً لقاءات في تونس والمغرب والسودان وغيرها من البلدان العربية لندارك سلبيات تلك العزلة.

بدأ الجهد العربي لإحياء الاتصال التقافي الحضاري على نمط مؤسسي عندما صدر المبثاق العربي في عام ١٩٦٤، وفي سنة ١٩٧٠ قامت المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم كأداة متخصصة لتنمية المجالات الفكرية والثقافية وكان نسشر الثقافية واللغة العربية في أفريقيا وإعادة كتابة تاريخ العلاقات العربية - المغريقيا، من أولى المتمامات المنظمة. وقد دعمت المنظمة هذا التوجه بإنشاء معهد الخرطوم الدولي للغسة العربية. (٢٢)

شهدت فترة السبعينات محاولات عدة لتأكيد علاقة المتقفين الأفارقة والعرب بصورة منظمة. وكان لاتحاد الجامعات الإفريقية وروابط المعلمين وأساتذة التاريخ والدراسات الإفريقية والصحفيين جهد مقدر في هذا الشأن. وقد شهدت تلك الفترة انعقاد سلسلة من الندوات، أمّها عدد من المفكرين، وصدرت عنها دراسات متخصصة وتوصيات محددة لدعم التعاون الأفريقي- العربي.

والتقافية، ويقسح المجال لتنشيط مؤسسات التعاون الأفريقي العربي عام ١٩٨٢، أوصت المنظمة العربية للتربية والتقافة والعلوم، الإدارة الثقافية لمنظمة الوحدة الأفريقية، بإنساء معهد ثقافي أفريقي عربي، يُعنى بالبحوث والدراسات الاقتصادية والاجتماعية والتقافية، ويقسح المجال لتنشيط البيئة الثقافية والرأي العام المستنير حول قضايا التعاون العربي الأفريقي. إلا أن تنفيذ هذا المشروع لم يكتمل بعد، رغم موافقة منظمة الوحدة الأفريقية والجامعة العربية عليه. (٢٢)

إن اخفاق منظمة الوحدة الإفريقية والجامعة العربية في تحقيق كثير من برامجهما المشتركة قد خلّف وراءه شيئاً من الإحباط. إلا أن ما تحقق في مسار العلاقات

(4)

الإفريقية - العربية، يحتم على المنظمتين تقويم التجربة على علاتها، واستكشاف مـواطن الخلّل حتى يتخطى التعاون الأفريقي - العربي ما يكتفه من جمود وقتـي. ولا شـك أن الجامعات الأفريقية والعربية، وما تضمه من نخبة من العلماء والمفكرين، من أكثر أجهزة المنظمتين تأهيلاً للقيام بمحاولات جديدة للتصدي لقضايا المنظمة بعامة والتنمية الثقافيـة بخاصة. معتمدة على الدراسة والحوار لخلق جسور من التعاون تقـضي علـى مظـاهر الجفوة في نسق واقعى.

-1000

#### سادساً: دور الجامعات

C. JY

شهد العالم الإسلامي ازدهار عدد من الجامعات والمعاهد العليا قبل غلبة الحضارة الأوربية على العالم، وقد ساهمت هذه الجامعات والمعاهد في إعداد الدارسين من أفريقيا والوطن العربي منذ وقت مبكر، وكان للطلاب الأفارقة حضور مشهود في تلك المؤسسات.

ومع أن حركة التواصل العلمية التي كانت تربط بين هذه المؤسسات قد و هن سبب الهجمات الاستعمارية فإنها لم تنقطع تماماً. وما فتئت بعض الجامعات الإسلامية قديمة كانت أم حديثة مثل جامعة الأزهر، وجامعة أم درمان الإسلامية، والجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، وجامعة أفريقيا العالمية بالخرطوم، تستقطب أعداداً من الطلاب الأفارقة.

لا شك أن هذه الخلفية التاريخية يمكن أن تكون أساساً لاستئناف نمط من التواصل الفكري بين مؤسسات التعليم العالي في المنطقتين. ولكن واقع الحال يدل على أن التعاون بين جامعات الوطن العربي وأفريقيا، التي تفوق المائة عدداً، ضئيل جداً، إن لم يكن معدوماً تماماً في أكثر الأحيان. وسبب ذلك أن معظم هذه الجامعات كانت حديثة عهد، وقد ترعرت في كنف الاستعمار والحضارة الأوربية وأصبحت امتداداً لفكرها، والميقة الصلة بها، وطبعت هذه الجامعات بالطابع الأوربي في المناهج وفي التنظيم الفني والإداري، وغدت اللغات الأوربية لغة التدريس ولغة البحث العلمي وأدوات، وارتبط تطورها العلمي والتقني بتلك اللغات والحضارة التي تمثلها. وصارت أوربا وأمريكا قبلسة لإعداد هيئات التدريس العاملة بالجامعات الأقريقية والعربية.

tie

ricar / Six Mahrie

لا جدال في أن أوربا مكنت الأفارقة والعرب من التعرف على العلوم الحديثة، وعن طريقها حدث تغيّر جوهري في الهياكل التعليمية. وصار التمسك بالنمط الأوربي القائم على الحضارة الصناعية والتقنية، وصولاً إلى رحاب التقدم هدفاً. ومن ثمَّ لم يعد هناك ما يغري الجامعات الإفريقية والجامعات العربية للتواصل، فكلها تابع لنمط حضاري يتعذر الفكاك منه في يسر، وما دام العرب والأفارقة يدورون في فلك الغرب (حصارة واقتصاداً) وفي إسار التبعية، فليس هناك من معنى أو فائدة أو احتمال نجاح لإحياء أو تمتين بين طرفين كلاهما تابع، وسيظل كل منهما يولي وجهه شطر ثقافة المتبوع وحضارته. (٢٤)

ظلت تلك الحقيقة ماثلة، إلى درجة ما، حتى وقت قريب، إذا جاز التعميم. ففي الماضي القريب كنا نسعى للمماثلة مع دول الغرب والتشبه بها والسير على هديها، ولكنا نبحث الأن عن الذات ونسعى لإعادة بنائها.

في البدء اهتمت الجامعات الإقريقية والعربية، وهي دعامة هامة في آلية التغيير الحضاري، بإعداد الكوادر القيادية فكرياً ومهنياً لتتولى زمام المبادرة في دول المنطقة، ثم اتجهت نحو مشكلاتها الوطنية وقضاياها القومية، فعنيت بتأصيل مناهجها وتطويرها حتى تتواءم مع التطلعات الوطنية. وفي مرحلة لاحقة انصرفت إلى قضايا الهوية وبناء الأمة الحضاري، وتوطين ما نقلته من أوربا من فكر وتقنية ليلائم مجتمعاتها.

لعلى التحدي الأكبر الذي يواجه هذه الجامعات، وهي إحدى أدوات التحديث الهامة في دول العالم الثالث، هو كيف تؤمّن هذه الدول استقلالها والتحرر من إسار التبعية والتخلف، ومفاتيح كل ما تعلمته من منجزات الثورة الصناعية والتقنية، في يد الغير، ولن يتأتى هذا إلا بتشرّب هذه المنجزات الحضارية وهضمها، ثم الانطلاق والريادة بعد اكتمال عملية "التمثيل" والاستيعاب، وبذلك نكون قد قوينا القاعدة الأساسية التي يعتمد عليها المجتمع ويحتكم إليها في طفرته الإنمائية محينئذ نكون قد رستخنا جذور حضارتنا ؛ الأمر الذي يمكن تحقيقه بالتعاون والتنسيق: فكرياً وتقنياً واقتصادياً وثقافياً بين دول العالم الثالث، أي تحقيق حوار الجنوب - الجنوب. هذا ما كان من العموميات التي تـؤثر فـي دفع عملية التنمية الثقافية.

إن اقتناع منظمة الوحدة الأفريقية وجامعة الدول العربية بضرورة التعاون بسين المنظمتين، على أوسع نطاق، من البديهيات التي تدعمها تجربة ثرة. ولكن دور اتحادي الجامعات الإفريقية والجامعات العربية في دفع مسيرة هذا التعاون، لا يتناسب وقدراتهما العلمية ودورهما الطليعي في تقوية الترابط الاستراتيجي والعضوي، في ضوء المصالح المشتركة بين المنظمتين. فعملية تصحيح مسار تجربة التعاون وانتشاله من وهداته تبدأ بتكثيف اللقاءات بين الاتحادين في حوار فكري يعني بفحص تجربة التعاون وتقويمها، وبهذا الأسلوب يمكننا خلق المناخ الفكري المناسب لانطلاقة جديدة تجعل المعرفة سلاحاً، والتقافة وعاءً، والتخطيط العلمي نبراساً.

لا جدال في أن التعليم الجامعي (أو العالي) هو وسيلة إعداد القوى البشرية القادرة فنياً على تسبير المجتمع، فهو عماد البحوث العامية والدراسات الفكرية وهو مجمع المعرفة المنظم مؤسسياً لمد المجتمع بأسباب التقدم والتطور، وهو مسعدر القدرات التنموية علمياً وعملياً، مما يجعل التعليم العالي يتحمل بهذه الصفة مسؤولية تحقيق "الذاتية الثقافية" التي تمثل الخصوصية الحضارية للمجتمع. (٢٥)

ومثلما تنتوع الثقافة وتختلف خصائصها من قطر إلى آخر، فإن أسلوب تنميتها يختلف أيضاً من جامعة إلى أخرى: وعليه فقد يتعذر اقتراح نمط واحد للتنمية الثقافية يُلبي تطلعات مواطني المنطقتين ويرضي طموحهم.

نلاحظ أن الأفارقة والعرب، إذا جاز لنا أن نعمم، يهتمون في البحد عبالتنمية الثقافية كأداة لتحسين الوضع الاجتماعي والمادي والفكري للمواطن العادي، فالأفارقة يميلون إلى أن تحقق جامعاتهم مظهرين هامين من مظاهر الثقافة وهما الثقافة من أجل التحرر. وعلى هذا، فهم يتطلعون لأن تتبلور في جامعاتهم "روح الوحدة الأفريقية المتحرد على هذا، فهم يتطلعون لأن تتبلور في جامعاتهم "روح الوحدة الأفريقية المتحددة الأفريقية والهويسة الافريقية التنمية الثقافية. ويلتقي الأفارقة مع العرب في ضرورة التخلص من الاستغلال والتبعية والتخلف. (٢٦) ويشارك الأفارقة العرب في النهج التحرري ممثلاً في تأييد الحق الفلسطيني وإزالة التفرقة العنصرية في الجنوب الأفريقي. ويميل العرب،

عندما يتحدثون عن الذاتية الثقافية، إلى تحقيق الانفتاح الثقافي وتمكين اللغة العربية من استعادة دورها الحضاري والمشاركة الفاعلة في حركة العلم، والثقافة الإنسانية. (٢٧)

من هذا يتضح أن مجال التعاون بين الأفارقة والعرب كبير، فهما يلتقيان في المصالح المشتركة، وفي الرصيد التاريخي، وفي تماثل الأهداف التي يسعيان لتحقيقها؛ ومن هنا كان التعاون التقافي المبني على حرية الاختيار هو حجر الزاوية لتأمين التواصل وتوسيع دواتره وتحقيق العلاقات الممكنة بينهما مستقبلاً. وعلى الجامعات تقع مسسؤولية تحديد أبعاد "التنمية الثقافية" وتوسيع مداها.

على أن عملية الاختراق الأوربي والهيمنة الغربية على الأفارقة والعرب على حد سواء، وما صاحبها من احتلال حضاري وثقافي، أدت إلى تـشويه كبيـر الثقافات الوطنية، وبتر أواصر التواصل والتفاعل بينهم. واستمر الغـرب فـي سياسـة الإبـادة، مستعملاً سلاح القوة والتقانة، وحسن التنظيم والإعلام لبتر التفاعل الثقافي بـين شـعوب المنطقتين الأفريقية والعربية. وخير مثال لذلك، التشويه المتعمد لصورة الإنسان العربـي في الذهن الأفريقي، وصورة الأفريقي عند العرب: فالصورتان مشوهتان، ومـن واجـب الطرفين إزالة التزييف والتحريف.

كوالابد من تأكيد حقيقة هما وهي أن الأفارقة والعرب ليسوا ضد التعاون العالمي، وهم لا يعيشون بمعزل عما يدور حولهم، فهم جزء من عالم بسيط مرتبط بعضه ببعض ومتداخل. وقد بيَّنت الأزمات الكونية، الاقتصادية والسياسية، والثورات الاجتماعية التي تجتاح العالم مدى تفاعله وترابطه ومدى حاجة الإنسان للتعاون بكل صوره.

ولكي ينجح الأفارقة والعرب في معركتهم التقافية، لابد من أن ترتبط رموز المعركة وأهدافها بمحتوى اجتماعي- اقتصادي وتحرر ي مجتمعيا وفردياً. وهذا يعني أن تكون الجهود المبدولة من الجانبين لتمتين العلاقات الثقافية وتنميتها جزءاً من مشروع حضاري تحرري عام. (٢٨)

ما الذي يشد الأفارقة والعرب بعضهم إلى بعض؟ أهو المال؟ كلا. إنها ضرورة العصر المؤسسة على تواصلهم القديم، وترابطهم الجغرافي، وطموحهم إلى تحقيق التنمية الكاملة الشاملة التي تعنى بتوفير العيش الكريم وتحقق للإنسان كرامته م يتحقق ذلك بتنمية

قدرة الإنسان (الأفريقي- العربي) على استغلال الموارد الطبيعية والبشرية والطاقات الفكرية ليجعلها في خدمة الهدف الأسمى وهو: بزوغ مجتمع بشري متطور منفتح ومتأصل في آن واحد، ولن يتحقق هذا ما دمنا في عزلة ثقافية. فالتعاون حركة شمولية، والثقافة بكل أنماطها إحدى دعائمه المهمة، وهي روح التعاون، وقلبه النابض، وعقله المخطط. (٢٩)

لهذه الأسباب مجتمعة لابد من تقوية الجانب الثقافي في إطار التعاون الـشامل، لأنه الأقوى والأكثر ديمومة ونفعاً للبشر. ومن هنا تتضح أهمية الجامعات في تقديم رؤى جديدة عن طريق الحوار العلمي، والدرس المتأني والبحوث المبتكرة لما يمكن أن تكون عليه التنمية الثقافية.

### سابعاً: مقترحات لتنمية التعاون الثقافي في إطار الجامعات

وفي الختام أطرح بعض المقترحات لدعم التعاون عبر مناشط اتحادي الجامعات الأفريقية والجامعات العربية، ويمكن بسط هذه المقترحات من خلال محورين يهدف أولهما إلى ترقية أدائها الجامعي، ويهدف ثانيهما إلى تقوية هياكلها وأطرها على نمط تعاوني.

- ١) تشجيع الجهود الجماعية والثنائية لدفع عجلة التعاون الثقافي، وتشمل:
- أ. تكثيف اللقاءات الثنائية بين اتحادي الجامعات الإفريقية والجامعات العربية لتقويسة أواصر التعاون العلمي، ووضع برامج محددة تدعم أساليب التعاون على مستوى الكليات والأقسام والمعاهد المتخصصة.
- ب. عقد سلسلة من الندوات المتخصصة لمراجعة تجربة التعاون الأفريقي والعربي
   وتقويمها، وإصدار التوصيات التي تدعم مسيرة ذلك التعاون.
- ج. (١) تشجيع العمل المشترك وتوثيقه في مجال العلاقة بين الثقافة العربية والثقافات الأفريقية الإفريقية الأفريقية والمعات المفريقية والجامعات المفريقة.
- (٢) تشجيع اجراء ترجمات من الآداب الأفريقية إلى اللغة العربية، ومن اللغة العربية إلى اللغات الأفريقية الرئيسة.

- (٣) دعوة العلماء المتخصصين في الاتحادين إلى أجراء دراسات عن المساهمات الإقريقية في الثقافة العربية الإسلامية في سائر دروب المعرفة والفنون.
- (٤) إصدار مجلات علمية ودورية باللغات العربية والإنجليزية والفرنسية والهوساوية والسواحيلية تتناول مظاهر التعاون بين الأفارقة والعرب، كما تعنى بالمواضيع الحضارية والعصرية التي تهم المنطقتين. ولعل من أهم هذه القضايا موضوع تجارة الرقيق الذي يجب دراسته بشجاعة وموضوعية لما يخلقه من آثار سلبية تعكّر صفو العلاقات الإقريقية العربية، وتشوه صورة العرب في أفريقيا، ولإيقاف الحملات المغرضة التي تبثها أجهزة الإعلام الغربي والأفلام السينمائية وبعض المؤرخين.
- د. دعوة الجامعات العربية إلى العناية بالدراسات المتعلقة بالحضارة الإُفْريقية والتراث الأفريقي وادراجها ضمن مقرراتها، وتشجيع الجامعات الأفريقية لتُعنى بالدراسات العربية الإسلامية بحثاً وتدريساً، مع السعي إلى إنسناء "كراسي" تعنى بهذه التخصصات في المنطقتين.
- هـ. إجراء البحوث المشتركة في القضايا التي تهم أفريقيا والوطن العربي، مثل قـضايا التصحر والجفاف، والأمن الغذائي، ونقل التقانة وتوطينها.
- و. تشجيع الدراسات المقارنة للغات الإقريقية واللغة العربية، مع التركيز على الدور الذي يمكن أن تضطلع به اللغات وتراثها، خاصة اللغة العربية والهوساوية والسواحيلية والفولانية في دعم التعاون.
- ز. الدعوة إلى تبادل الأساتذة، والممتحنين الخارجيين، وتشجيع تبادل الكتب والمعلومات والخبرات.
- ح. تكثيف الجهد بإنشاء برامج توأمة بين الكليات النظيرة والأقسام المتشابهة لدعم التعاون الأكاديمي بين جامعات المنطقتين.
  - ط. الاهتمام بدراسة الأديان والمعتقدات الإُفريقية في إطار الدراسات المقارنة ﴿

## ٢) السعي لتقوية هياكل الجامعات وأطرها على نحو تعاوني:

- أ. النعاون في إعداد هيئات التدريس على مستوى القارة الإفريقية والوطن العربي، مسا
   يجعل الأساتذة أكثر التصاقأ بروح محيطهم الاجتماعي ومطامحه.
- ب. توسيع قاعدة المنح الدراسية الطلبة الأفارقة في الجامعات العربية، وكذلك للطلاب العرب في الجامعات الله المنافقية.
- ج. تشجيع إنشاء المعاهد والمراكز التي تُعنى بالدراسات المقارنة والتقابلية، في جامعات المنطقتين على نسق معهد الدراسات الإفريقية والآسيوية بجامعة الخرطوم، ومركز الدراسات الإفريقية بجامعة لاغوس.
- د. تدعيم جهود منظمة الوحدة الإفريقية وجامعة الدول العربية ممثلة في المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم لإنشاء المعهد الثقافي العربي- الأفريقي الذي أشرنا إليه في صلب هذه الورقة.
- ه.. العمل على استحداث نمط جديد للشهادات والزمالات العلمية والمهنية التي تدعم التواصل العلمي مثل الزمالة "الأفرو- عربية" للطب أو الهندسة المدنية. (٢٠)
- و. إصدار ميثاق عمل أو خطة مفصلة لتمتين العلائق الثقافية وتنميتها كجزء من مشروع حضاري تحريري عام يربط خصائص التنمية الثقافية وأهدافها بمحتوى اجتماعي-اقتصادي وتحريري على مستوى الفرد والمجتمع.
- ٣) وختاماً أفترح أن تتبنى الجامعات تنظيم لقاءات علمية على المستوى السشعبى والسياسي والعلمي لخلق مناخ يدعم التعاون في مساعيه لتقوية روابط التواصل سياسياً واقتصادياً وإعلامياً بين أفريقيا والوطن العربي.

#### خانتة

حاولت في هذه الدراسة تحديد جذور العلائق الثقافية بين الأفارقة والعسرب، وتقويم تجربة التعاون الأفريقي العربي، وخلصت إلى أهمية التنمية الثقافية في دعم التواصل وتطوير التعاون بين المنطقتين، وتبيان ما يمكن أن تضطلع به الجامعات من جهود تدعم التنمية الثقافية وتؤمن مسارها.

وحتى يتجقق ذلك لابد من التغلب على إشكاليتين:

الأولى سد الفجوة بين الثقافات الإفريقية والثقافات العربية، التي ربما زادت حدتها بين المجموعتين بعد فترة الانبعاث الوطني حيث التزمت الثقافات الإفريقية مسارات الزنوجة والأفريقانية، والتزمت الثقافة العربية رموز النهضة والتأصيل. وعليه فلابد من أيجاد وسيلة للربط بين الانتماء الأفريقي والانتماء العربي، ومحاولة إيجاد حيز لحركتي الوحدة الإفريقية والوحدة العربية في إطار واحد يؤلف بينهما ويعينهما على تحقيق مصالحهما المشتركة.

والإشكالية الثانية هي أن الجامعات بسعيها للتخلص من التبعية والتخلف وخلق المناخ المهيأ لتحسين الوضع الاجتماعي والمادي والفكري للمواطن ترتطم بتعاظم الهوء بينهما وبين الدول المتقدمة أو دول الشمال. وعليه فلابد أن تسمرع الخطي إذا أرادت اللحاق بالركب.

وإني لعلى نقة من أن الجامعات، إحدى روائد وروافد الفكر الأفريقي - العربي، لقادرة على توضيح الرؤى واقتراح الحلول للمعوقات. التي تعترض سببيل التعاون، وابتكار نماذج التفاعل. ولا ريب أن أسلوب اتحاد الجامعات الإفريقية في تناول هذا الموضوع هو الأسلوب الأمثل والمدخل العلمي لتدارس واقع اليوم وطرح خيارات المستقبل.

1. 2.

(۱) يوسف فضل حسن، "تبادل التأثيرات الثقافية بين الحجاز واليمن ومصر من جهة وبين وسط وشمال شرقى أفريقيا من جهة أخرى فى: يوسف فضل حسن (إعداد) العلاقة بين الثقافة العربية والثقافات الأفريقية، تونس: المنظمة العربية للتربية التربية والثقافة، ١٩٨٥، ص ٣٣ - ٣٠٠

(٢) يوسف فضل حسن، انتشار الكسلام في الريقيا، الخرطوم، ص ٢ - ١٧.

- (3)Ali A. Mazrui, Africa's International Relations: The Diplomacy of Dependency and Change, Boulder, Colo, Westview Press; London Heinemann, 1977, p.146.
  - (٤) يوسف فضل حسن، "تبادل التأثيرات الثقافية بين الحجاز واليمن ومصر ..."، العلاقة بين الثقافة بين الثقافة العربية والثقافات الإفريقية، ص ص ٤٤، ٥٣، ٥٥ وما بعدها. هذا ويلاحظ أنه لم يدرس تأثير الأفارقة على الثقافة العربية، اجتماعياً وثقافياً وحضارياً، بصورة مفصلة بعد.
  - (٥) عبد الجليل التميمى "مساهمة احمد بابا التمبكتي في الحضارة العربية الإسلامية" في: أحمد بابا التمبكتي، "تيل الابتهاج بتطريز الديباج"، ص ص ١٢٩ ١٣١١ والسر سيد أحمد العراقي، "عبد الله بن فودي من علماء القرن التاسع عشر" في: ندوة العلماء الأفارقة ومساهمتهم في الحضارة العربية الاسلمية، السراف ابراهيم دياب، بغداد، ١٩٨٥، ص ص ٣٥٧ ٣٦٥.
  - (٦) ج. هنويك، "صالح الفلاني": تعاليم عالم أفريقي غربي في المدينة"، ورقة قدمت وفي أندوة العلماء الافارقة ومساهمتهم في الحيضارة العربية الاسلامية، ص
    - (٧) أما العالم الثاني فهو اللغوي والمؤرخ والفقيه مرتضى الزبيدي (ت. ١٧٩١) .
  - (٨) عرضنا للتأثير العربي والإسلامي على شرق ووسط وجنوب القارة بشكل أكثـر تفصيلاً في ورقة التواصل العربي الأفريقي ص ص ١٥ ٤٤.

- (٩) على الرغم مما نسوقه هنا الدور الذي لعبه الاختراق الأوربي في تحجيم التعاون العربي الأفريقي إلا أنه، وبدون قصد من الإدارات الاستعمارية، ساهم في التواصل البشري والثقافي داخل القارة. للمزيد أنظر ص ٣١ وما بعدها من هذا الكتاب.
- (١٠) يوسف فضل حسن، "دور الجامعات في تطوير التعاون الأفريقي"، جريدة الشرق الأوسط، العدد ١٨ بتاريخ ١٩ ديسمبر ١٩٩٨.
- (11) J.F. Ade Ajayi, The Impact of Colonialism on Afro-Arab Cultural Relations in West Africa, in: Yusuf Fadl Hasan, ed, *Afro-Arab Cultural Relations*, Tunis, 1985, pp.59 62.
  - (۱۲) نفسه، ص ص ۲۰ ۷۳.
  - (۱۳) محمد محمد فائق، عبد الناصر والتورة الأفريقيسة، القاهرة، دار المستقبل العربي ۱۹۸۲م، ص ۱۸.
  - (١٤) عبد العزيز جلو، "سياسات الدول الإفريقية تجاه الوطن العربي، دراسة عامة"، المستقبل العربي، السنة ٣، العدد ٢٢، كانون الأول/ ديـ سمبر ١٩٨٠م، ص
  - (١٥) يوسف فضل حسن، "لمحات من آفاق التعاون العربي الأفريقي ودور محصر م والسودان فيه"، ورقة قدمت إلى مجموعة أعمال مؤتمر المشباب البرلماني ، المصري- السوداني، القاهرة، ١٩٨٢م، ص ص ٨٠ - ٨٧.
- (١٦) عبد الملك عودة، تقديم تجربة التعاون العربي الأفريقي"، ورقة قدمت السي المررق الفريق العرب وأفريقيا، بحوث ومناقشات الندوة الفكرية التي نظمها مركز دراسات الوحدة العربية بالتعاون مع منتدى الفكر العربي، بيروت، المركز ١٩٨٤م، ص ١٤٢.
  - (١٧) الأمير حسن بن طلال، "كلمة الافتتاح الأولى"، في المصدر نفسه، ص ١٨.
  - (١٨) محيى الدين صابر، قضايا الثقافة العربية المعاصرة، تونس، ١٩٨٣، ص ٩٠

المحرف الفكرية التي العرب وأفريقيا، بحوث ومناقشات الندوة الفكرية التي نظمها مركز دراسات الوحدة العربية بالتعاون مع منتدى الفكر العربي ص ٥٢٢.

(٢٠) عبد المحسن زلزلة، في: المصدر نفسه، ص ٧١٥.

(٣٦) أنظر تعقيب حلمي شعراوي على محي الدين صابر "العلقات الثقافية بين أفريقيا والعرب"، ورقة قدمت إلى المصدر نفسه، ص ٥٠٦.

(۲۲) طه حسن النور، "العلاقات الثقافية بين العرب والأفارقة"، شؤون عربية، العدد ١٢ شباط/ فبراير ١٩٨٢م، ص ١٥٠ – ١٦٢. (مدرفات)

(٢٣) جهاز التعاون الدولى لتنمية الثقافة العربية الإسلامية، منظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، تونس، الجهاز ١٩٨٥م، ص ٢٢.

(٢٤) أنظر تعقيب سعد الدين إبراهيم على مهي الدين صابر في العلاقات الثقافية بين أفريقيا والعرب، ص ١٩٥٥.

(٢٥) وحتى الدين صابر، "قضايا الثقافة العربية المعاصرة"، ص ص ١٠٨ - ١١٥.

(26)L.A. Mbughung and J.N. Kimambo "The Roles of the University in Cultural Development in Africa" in: I.H. Glimm (et al), eds, University and Development in Africa, (Bonn: (n. pb., n. d.), pp 204-207.

(٢٧) مُحى الدين صابر، "قضايا الثقافة العربية المعاصرة"، ص ١١٨.

(٢٨) أنظر تعقيب سعد الدين ابراهيم علي محي الدين صابر، "العلاقات الثقافية بين أفريقيا والعرب"، ص ص ٥١٨ - ٥١٩.

(٢٩) الشاذلي العياري، "التعاون العربي الأفريقي بين الماضي والمستقبل" مجلة الدراسات العربية - الأفريقية، العدد ١، ١٩٨٧م.

(٣٠) اطلعت على الكتابين المذكورين أدناه واستفدت منهما فاندة عامة:

E.C. Chibwe, Afro – Arab Relations in the New World Order, London, Friedmann, 1977, and Historical and Socio – Cultural Relations between Black Africa and Arab World from 1935 to the present, Paris, UNESCO, 1984.

وما جاء في آخر صفحة ٧٢.

99

(40) 26

1 . .

\*

9

96

8

5 5 ×

1

## **(\S)**

# سودان وادي النيل في كتب الرحالة العرب في العصر الوسيط\*

من خلال هذه الورقة أهم الرسحالة العرب الدين زاروا سودان وادي النيل، النيل في "العصر الوسيط"، ورسم السمات العامة لسودان وادي النيل، ونستخلص من هذه الكتابات الإجابة على أسئلة: لماذا تناول الرحالة العرب سودان وادي النيل في كتبهم؟ وكيف تتاولوه؟ وإلى أي مدى يمكن الاعتماد على ما كتبوه كمرجعية تأريخية لدراسة تاريخ هذه البلاد.

وتفترض الورقة أن سودان وادي النيل لم يكن هدفاً للرحالة في ذاته في بـــاديع الأمر وإنما كان طريقاً يسلكه الر<sup>ا</sup>حالة، عدا واحد منهم، وغيرهم من المسلمين في طريقهم

<sup>\*</sup> قدمت في ندوة الرحالة العرب والمسلمين، دورة ابن حوقل، الخرطوم، ٢٠٠٦م.

leen!

لزيارة الأماكن المقدسة قادمين من مصرة وعليه فإن ازدهار هذا الطريق وتردد الرحالسة عليه ارتبط جوهرياً بازدهار مصر مركزاً تجارياً وعلمياً ونقطة تجمع مهمة للحجيج الأندلسي والمغاربي (أو الغرب أفريقي) والسوداني (نسبة لبلاد السودان).

تبدأ الدراسة بخلفية تاريخية للتحقق من دافع الرحالة لزيارة سودان وادي النيل والكتابة عنه، ثم تنتقل لتناقش مفهوم الرحلة نفسه وأنماطها ودوافعها وأغراضها وتطورها من المفهوم الديني إلى المفهوم السياحي كما انتهت عليه رحلات ابن جبير وابن بطوطة كما سنرى.

ولفي الجزء الثالث من البحث نستعرض خمسة من أهم كتب السرحلات التي ظهرت فيها ملامح لسودان وادي النيل، ويقوم الاستعراض على مناقشة كل كتاب على حدد: مؤلفه، كيف وصل إلى سودان وادي النيل، ماذا كتب عنه، أهمية ما كتبه، وإلى أي مدى يمكن الاعتماد عليه باعتباره مصدراً تاريخياً ؟ وفي نهاية البحث نخلص للنتائج التي توصلت إليها الدراسة وتحقيق فرضياتها والإجابة عن تساؤلاتها.

#### خلفية تاريخية

شهد الجزء الشمالي من سودان وادي النيل منذ أزمان سحيقة نـشأة حـضارات وممالك في كل من كرمه، نبته، مروي، نوباتيا، المقره وعلوه، أسهمت بطريقة أو أخرى في اثراء الثقافات الوطنية ووضع اللبنات الأولى لابتداع تراث مكتوب، إلا أن ما طـور من تراث مكتوب كان ضئيلاً ومحدود الفاعلية، ولم يزدهر إلا بعد غلبة الثقافة العربية الإسلامية وقيام السلطنات الإسلامية مثل العبدالكتب والفونج والفور وتقلي خـلل الفترة الممتدة من عام ١٤٥٠ وحتى ١٢٥٠م.

كان ما خلفه السودانيون الأوائل قليلاً ولا يرقى إلى مستوى المؤلفات التي دونها الأغاريق، والرومان، والعرب ممن كتبوا عن مملكة مروي وبلاد النوبة المسيحية (٥٨٠-١٤٥م) واصفين جغرافية هذه البلاد وسكانها، وجوانب ألهمة من تاريخها وأساطيرها. ومن هؤلاء الكتاب هرودتس، وديودور الصقلي Deodorus Siculus، واسترابو ما كانتاب هرودتس، والبلاذري واليعقوبي، والمقريزي، والإصطخري، والبن عبد الحكم، والبلاذري واليعقوبي، والمقريزي، والإصطخري، وابن سليم الأسواني، وناصر خسرو، وابن جبير وابن بطوطة، وكل الخمسة الآخرين من

16

o ko

الرخَالة. كان ما دبَّجه هؤلاء المؤرخون، والجغرافيون والرحالة، على قاته، أساس معرفتنا بتاريخ الممالك المسيحية، والهجرات العربية. (١)

تعود صلة العرب بسودان وادي النيل إلى أزمان قبل ظهور الإسلام إذ عبر بعضهم البحر الأحمر وشق آخرون طريقهم عبر صحراء سيناء وزادت هذه الصلة أهمية واتسعت دائرتها بظهور الإسلام الذي أعطاها السند الروحي والمادي، فهاجر العرب في أعداد كبيرة حتى وقفوا على أبواب النوبة والبجة وعقدوا معهم المعاهدات مثل معاهدة البقط مع النوبة في ٣١هم / ٢٥٦-٢٥٨م، وعهد عبيد الله بن الحبحاب مع البجة في الربع الأول من القرن الثامن الميلادي. (٢) وتحت ستار هذه الاتفاقات توغيل التجار العرب وغيرهم من البدو في هجرات بلغت ذروتها في القرنين السابع والثامن الهجريين/الرابع عشر والخامس عشر الميلاديين، حيث وصلوا إلى مملكة علوه وما وراءها. (٢)

نبع اهتمام الكتاب المسلمين بالديار الواقعة جنوب مصر إلى النوب في وديرار البحة النوب في وديرار البحة النوب المسلمين بالديار الواقعة جنوب مصر والمسلات الاقتصادية والسياسية. وكان جُلّ من كتبوا عن هذه المنطقة ممن عاشوا في مصر وارتبطت حياتهم بها مثل عبد الله بن سليم الأسواني، أو زاروها عابرين لها وهم في طريقهم للحج مثل ابن جبير وابن بطوطة الله على المناوبة المناوبة

ويسير برأ (عبر العراق والشام) حتى يبلغ أحد موانيء باضع، عيداب، وسواكن على ساحل البحر الأحمر السوداني. ساهمت كل منها في توسيع نطاق التجارة والهجرة العربية. فمنذ فجر التاريخ ظل البحر الأحمر أحد طريقين تجاربين مهمين يربطان تجارة السرق بحوض البحر الأبيض المتوسط وأوربا. أما الطريق الثاني فيبدأ من الخليج الفارسي، ويسير برأ (عبر العراق والشام) حتى يبلغ أحد موانيء البحر الأبيض المتوسط الشرقية. (١)

عند ظهور الإسلام انتقل مركز الثقل الاقتصادي من بداية الطريق التجاري الأول في جنوب شبه الجزيرة العربية إلى شمالها حيث احتل الحجاز مرحلة الصدارة في المرحلة الأولى. وبعد أن فرضت دولة المدينة المنورة نفوذها على شبه الجزيرة العربية، والشمال الأفريقي، وفارس، ودوخت بيزنطة. وبعد أن دانت للعرب السواحل السرقية وجزء كبير من السواحل الغربية بما فيها مصر ذات الموقع الإستراتيجي الممتاز صار

البحر الأحمر بحراً عربياً. وانحصر دوره حتى قيام الدولة العباسية (١٣١هـ ١٥٠٠م) على النشاط التجاري وحمل البريد ونقل الحجيج من الجزء الشمالي من القارة المافييقية. ولما استتب الأمر للدولة العباسية انتقل مركز الثقل التجاري من البحر الأحمر الى منطقة الخليج والهلال الخصيب، وحينها كانت بغداد، قصبة الخلافة، وحاضرة العالم الإسلامي تجارياً، ومن لم تقاص دور مصر، رغم موضعها الإستراتيجي الممتاز إلى مجرد ولاية في الخلافة العباسية، ولم يبق لها من التجارة الشرقية إلا النزر اليسير.

الفاطمية (١٩٦٩-١٧١١م) في تحقيق ذلك النجارة، دون جدوى. وَلَكُن نجحت الدولة الفاطمية (١٩٦٩-١٧١١م) في تحقيق ذلك الهدف فدخلت في صلات تجارية وثيقة مع بلدان الشرق والغرب؛ وباحكام سيطرتهم على التجارة الشرقية امتد نفوذهم على العديد من موانئ البحر الأحمر خاصة عيذاب ذات الموقع الجيد. وفي وقت وجير صارت عيذاب من أحفل الموانئ الإسلامية وكانت السلع الهندية والصينية تنقل إلى عدن أولاً ثم إلى عيذاب حيث تحمل على ظهور الإبل عبر الصحراء الشرقية وديار البجه إلى مدينتي قوص وقفط في صعيد مصر؛ وكان تجار الهند واليمن وشرق أفريقيا يترددون على عيذاب، وكانت السلع الشرقية ، كالتوابل تستبدل بسلع من أوربا وشمال أفريقيا، وبالذهب والزمرد المستخرج من أرض المعدن الواقعة شرقي بلاد النوبه.

كانت بلاد النوري وديار البجه بمثابة منطقة الظهير التي تمد مصر وصوانئ البحر بالمنتوجات الإفريقية خاصة الذهب والرقيق بواسطة القوافل التجارية التي تنطلق من أواسط القارة. وكانت الصحراء الشرقية تعج بالاف العرب الذين يعملون في مناجم الذهب والزمرد، ونقل المؤن بين موانئ البحر الأحمر، وشواطي النيل. وكانت مصر مركز تجمع هم المقوافل التجارية، القادمة من شمال أفريقيا وأعالي النيل، وأرض المعدن، وموانئ البحر الأحمر السودانية.

وشمال أفريقيا وبلاد السودان. وفي البدء كانت معظم قوافل الحجاج من مصر والمغرب الأقصى، وشمال أفريقيا وبلاد السودان. وفي البدء كانت معظم قوافل الحجاج من مصر والمغرب وبلاد السودان تسير عن طريق صحراء سيناء. لكن نسبة للمجاعات وسنوات الشدة التي بدأت في عام ١٠٦٧م، والتي أدت إلى خراب ذلك الطريق، فضل الحجاج طريق عيذاب،

خاصة وأنها لا تبعد كثيراً عن جده ميناء مكة المكرمة. ولما استشرى الخطر الصليبي في منطقة سيناء استمر طريق عيذاب طريقاً رئيساً للحجيج لفترة انتهت نحو عام ١٢٦٨م. (٦)

بعد أن تخلص المماليك، حكام مصر (١٢٥٠-١٥١٩م)، من بقايا الممالك الصليبية انتقلت معظم قوافل الحجّاج إلى صحراء سيناء، بينما ظلت القوافل التجارية تواصل نشاطها عبر عيذاب. ولكن نسبة الاضطراب حبل الأمن، وتوقف التعدين، واضطراب سير القوافل التجارية، انتقلت التجارة الشرقية إلى جدة، وانتهت عيذاب في عام ١٤٢٦م. (٧) ولكن البحر الأحمر استمر طريقاً رئيسياً للتجارة الشرقية حتى أحكم البرتقاليون قبضتهم على مصدرها ومنافذها في نهاية القرن الخامس عشر. (٨)

للسواكن لم ترق إلى مكانة عيذاب، ونسبة لصلتها الوثيقة بالحجاز وارتباطها بطرق كثيرة سواكن لم ترق إلى مكانة عيذاب، ونسبة لصلتها الوثيقة بالحجاز وارتباطها بطرق كثيرة مع الداخل، صارت سواكن ميناءً مهماً للحجيج الوافد من بعض بلاد السودان، وكان سلطانها عند زيارة ابن بطوطة لها عام ٧٣٢ه م ١٣٣٢م الشريف زيد بن أبى نُمَى، (ابن شريف مكة) الذي ورث السلطنة عن أخواله البجة وكان جيشه خليطاً من البجة، وجهينة وبني كاهل، وروى ابن بطوطة أن بني كاهل قد صاهروا البجة وصار عارفين بلسانهم. (١)

يتضح من هذه الخلفية التاريخية المكانة السامية التي كانت تتمتع بها مصر، قبلة المتجار والعلماء والحجاج. فكانت مصر نهاية طرق القوافل التجارية الوافدة من قلب القارة الإفريقية، وكانت ملتقى طرق الحجيج، كما كانت نقطة تجمع مهمة الوصول إلى الحجاز والأماكن المقدسة، وهي جسر تواصل ومعبر مهمين للعلماء، والصوفية، والطلاب، والقاصدين حج بيت الله الحرام، وزيارة المدينة المنورة. وكان الجزء الشمالي من سودان وادي النيل، خاصة بلاد النوبة وديار البجة، يدور في فلك الدولة الإسلامية اقتصاديا وسياسيا وذا علاقة خاصة مع مصر، وعليه لا غرابة أن تردد الرحالة على بلاد النوبلة وديار البجة، كما سنرى، وكتبوا عنهما مثل ما كتبوا عن أحوال البلدان الإسلامية المنتشرة في دار الإسلام، كما كتبوا عن البلاد الأخرى المجاورة لها. ربما لم تكن كتاباتهم عنهما، ورصد أخبارهما وأحوالهما مقصودة في بادئ الأمر، مثل ما هو الحال

في رحلة ابن سليم الأسواني لبلاد النوبه عند بداية الحكم الفاطمي على مصر، فما كتبه الرحالون الذين زاروا المناطق المشار إليها كان عرضاً.

وصف بلاد العالم عامة وبلاد المسلمين خاصة. ولذلك فإن أدب الرحلات الخاص بسودان وادي النيل وشكل مصدراً ذا شأن لدراسة هذه المنطقة، ولا غني عنها للباحثين في المجالات الاقتصادية، والاجتماعية والتاريخية ومن أشهر كتب الرحالة (١٠) التي عنيت بسودان وادي النيل والتي سندرسها وفق تسلسلها الزمني هي:

كتاب صورة الأرض، لابن حوقل (ت. ٣٥٠هـ ٢٥٠٩هـ).

- أخبار النوبة والمقرة وعلوه والبجة والنيل ومن عليه وقرب منه من جيرانهم،
   لعبد الله بن أحمد بن سُليم الأسواني (ت. ٣٨٦ ﴿ ٩٦ ﴿ ٩٩ ﴿ ١٩٩ ﴿ ١٩٩ ﴾ أ).
  - ٣. سفر نامه، لناصر خسرو علوي (ت. ٤٨١هـ ١٠٨٨).
  - ٤. رحلة ابن جبير، (١١) لمحمد بن جبير الكناني (ت. ١١٤هـ /٢١٧ الم).
- ٥. تحقة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسهار، لابن بطوطة (ت.
   ١٢٧٧/٧٧٩).

هذه النماذج الخمسة من أدب الرحلات يغلب عليها الطابع الوثائقي، إذ أنها في الأغلب تدوين يومي بالمشاهدات والملحظات التي انتقاها الرحالة. وهي نوع من الإنتاج الأدبي، والتدوين الجغرافي الذي عظم انتشاره في "دار الإسلام" وربما بلغ ذروته في القرن الرابع الهجري/العاشر الميلادي. وهذا النمط من الأدب الجغرافي الدي ارتبط بسلسلة كتب المسالك والممالك والتي وضع أساسها الوزير أحمد بن سهل البلخي (١٠) (١٠ ٣٢-٣٢٣ هجه/ ٥٥٠ ٩٣٤م) في مصنفه صورة الأقاليم، أشكال البلاد، أو تقويم الأرض والكتاب وصف جغرافي للعالم الإسلامي، وهو يماثل الأطلس قسم فيه صدورة الأرض إلى عشرين قسماً. وتختلف "كتب الرحلة" عن كتب المسالك بأنها قد دونت على شكل المذكرات يومية" أو ما يقارب ذلك في الالتزام بالتدوين اليومي. (١٢)

لا شك أن الدافع الأكبر وراء هذه الرحلات الخمس كان دينياً في المقام الأولأي الحج إلى بيت الله الحرام، إلا أن أدبيات الرحلة تكشف عن تنوع في الهدف. وعليه
يحسن أن نتعرف على مصطلح الرحلة منذ نشأته، تطوره، مضمونه، دوافع السفر لجهة
معينة وأخيراً إلى أي مدى يمكن الاستفادة من الرحلات الخمس في دراسة أحوال السودان
أنثروبولوجيا، اقتصادياً، وتاريخياً.

الرحلة لغة هي السفر، ويمكن تقسيم الرحلة دينياً إلى أربعة أقسام يشجع الإسلام على تأديتها:

أولاً الهجرة في سبيل الله- إلى موضع لا يضطهد فيه المسلمون، ويفضي بالمهاجر إلى ممارسة تعاليم دينه، أو الخروج للجهاد في سبيل الله.

ثانياً الرحلة لأداء فريضة الحج، وهي أكثر وفرة، وتشمل زيارة الأماكن المقدسة، وتمتد رحلة الزيارة لزيارة الأضرحة عند البعض. وتشكل رحلة الحج القاسم المشترك الأعظم بين الرحالة الذين زاروا سودان وادي النيل.

ثالثاً طلب العلم - هذا مما حث عليه الرسول صلى الله عليه وسلم في أحاديث كثيرة مثل "طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة"، وأن يطلب المسلم العلم من المهد إلى اللحد، وأن يسعى لنيله ولو كان في الصين. وقد آثر كثير من العلماء (والطلاب) التبحر في علوم الإسلام من العلماء الذين تزخر بهم مراكز الاشعاع الإسلامي، مثل مكة المكرمة، والمدينة المنورة، وبغداد، وبغداد، واقسطاط، والقاهرة، وفاس والقيروان. وكانت بلاد المشرق، خاصة الجزء العربي منها، (وذلك لريادتها في علوم الإسلام ولازدهار عدد كبير من مراكز العلم فيها)، قبلة للراغبين في الاستزادة من العلوم من العلماء والطلاب. وكان طلاب العلم ينتقلون من عالم إلى عالم ومن بلد إلى بلد، في حرية كملة دون حجر أو قيد، سواء أكان الحاكم من أهل السنة، أو الشيعة أو الخوارج. (١٤) وكثيراً ما جمع الحجيج والطلاب بين أداء فريضة الحج وطلب العلم، كما احترف بعضهم وكثيراً ما جمع الحجيج والطلاب بين أداء فريضة الحج والمتعليم.

بجانب السمة الدينية للرحلة، هناك ثلاثة أنماط أخرى:

أ. الرحلة التجارية: يقوم بها التجار خاصة للبلاد الواقعة على أطراف دار الإسلام،
 وفى ترحالهم هذا يجمعون بين التجارة والدعوة لدين الله بين غير المسلمين.

NEV

- ب. الرحلة السياسية أو الدبلوماسية: كقيام سفارة بين بلدين وغالباً ما يقوم بمثل هذا المنشط العلماء أو التجار. وقد يكون القصد من الرحلة السياسية معرفة امكانات البلد الآخر والتجسس على قدراته، بقصد التوسع فيه سياسياً. وربما قاربت رحلة ابن سليم الأسواني إلى بلاط النوبة مثل هذا الهذف.
- ج. الرحلة السياحية والاستكشافية: تدريجياً حدث تحول كامل أو توسع في مضمون الرحلة فشملت جوانب سياحية واستكشافية لما يقف عليه الرحالة في تجوالهم. وجاء هذا التطور تدريجياً وقد أسهم فيه كثير من الرحالة مثل ابن حوقل وناصر خسرو، الذين كانت جهودهم بمثابة المرحلة التحضيرية أو مرحلة التمهيد: إلى التحول الحقيقي الذي حدث في رحلة ابن جبير وابن بطّوطة. (١٥)

"وتعتبر رحلة ابن جبير، في رأي اغناطيوس كراتشكوف المستشرق الروسي، من الناحية الفنية ذروة ما بلغه نمط الرحلة في الأدب العربي ....". (١٦) ولعل خير ما يشرح ما أطلقه كراتشوفسكي على مضمون هذه الرحلة في ذلك العصر ما كتب الأستاذ على بدر: "لم تكن رحلة ابن جبير مقتصرة على المكان، وعلى الفضاء، وحدود المدن والأقاليم، وإنما اشتملت على وصف أوضاع البشر وحياتهم وظروفهم. وبأسلوبه البليغ كان يقدم للسكان وأحوالهم الاجتماعية والثقافية والسلوكية. لقد أثبت ابن جبير في رحلته القدرة على ضبط اللغة في تصوير حراك المجتمع البشري في تنوعه وخصبه رحسه المدن. "...". (١٧)

وبالاعتماد على ما كتبه ابن حوقل، وابن سليم، وناصر خسرو، وابن جبير وابسن بطّوطة في رحلاتهم المختلفة، سنعمل على تسليط الضوء على أوضاع بلاد النوبه وأرض البجة مستعرضين اسهاماتهم وملاحظاتهم في الكشف عن الفضاء السوداني، نفعل ذلك لأن فيما سطروه عن تلك المنطقة، على قلته، يعتبر من المصادر الأساسية لدراسة أحوال تلك البلاد وتاريخها.

V. D. -25.173/

ابن حوفل

رحالة وجغرافي عربي مشهور، استغرقت رحلاته نحو الثلاثين عاماً، حج خلالها المي بيت الله الحرام ثلاث مرات، وزار شمال أفريقيا والأندلس، وفارس وبلاد ما وراء وبير النهر، وأجزاء من بلاد السودان، وبلاد النوبة، أومملكة علوه وعاصمتها سوبة وغيرها، وقد اقتصرت أسفاره ومشاهداته على "دار الإسلام".

اسمه أبو القاسم بن علي النصيبي البغدادي، ولد في نصيبين في شـمال الجزيرة، بالعراق. وكان منذ صباه شغوفاً بقراءة كتب الرحالة والجغرافيين. ومن الراجح أنـه قـد اشتغل بالتجارة ويظهر ذلك جلياً في اهتمامه بالأسعار ومنتوجات المناطق التـي زارها، والمناشط الاقتصادية، كما اهتم بالدعوة إلى المذهب الشيعي، أو قل كان يتعاطف مـع الفاطميين، حكام مصر، سياسياً وعقائدياً ويرى البعض أنه كان عميلاً للفاطميين. (١٠٠ للفاطميين، وفي أثناء أسفاره التقي باليا اسحاق إبراهيم بـن محمـد الفارسـي الاصـطخري، الجغرافي، في بلاد الهند ٤٠ هم مرا المعمل المحسالك والممالك وتنقيحه. وأدخل ابن حوقل تعديلات جوهرية على الكتاب، كانت جلّها تصرة أسفاره التي بدأها في رمضان ١٣٦هها مايو ٣٤ هم ومن الإضافات المهمة وصف ابـن حوقل المفكل لمنطقة البجة وتاريخهم، مع ذكر ممالكهم وأسماء بعض القبائل التي لم يرد ذكرها من قبل في أي كتاب مثل قبيلة العريتيكية (ولعلها الأرتيقة) الذين ما زالوا يعيشون في منطقتي سنكات وسواكن.

وما يدل على شغف ابن حوقل بالأسفار، والرغبة في دراسة الشعوب وأوطانها ما سطره عند تأليفه لكتابه مبيناً أسلوب تأليفه:

"وكان أكثر ما حدائي على هذا الكتاب، وتأليفه على هذه الصورة أني كنت في حالة الحداثة شغيفاً بأخبار البلدان والوقوف على حال الأمصار كثير الاستعلام والاستخبار لمسافرة النواحي ووكلاء التجارا وقراءة الكتب المؤلفة فيها. وكنت إذا لقيت الرجل أظنه صادقاً وأخاله بما أسأل عنه خبيراً فأجده عالماً عند إعادة الخبر الذي أعتقد فيه صدقه وقد حفظت نسقه، وتأملت طرقه ووصفه وأكثر ذلك باطلاً، وأرى الحاكي بأكثر مما حكاه جاهلاً ثم أعاوده الخبر الذي التمسه منه والذكر ليسمع الذي استوصفه، وأطالع معه ما

صدر مع غيره من ذلك بعد روية، وأجمع بينهما وبين حكايات (....) بالعدل والسسوية فتتنافى الأحوال وتتنافى الحكايات وكان ذلك داعية لما كنت أحسه في نفسي بالقوة على الأسفار، وركوب الأخطار ومحبة تصوير المدن وكيفية مواقع الأمصار وتجاور الأقاليم والأصقاع". (19)

V----

ويؤكد ابن حوقل استصحابه في أسفاره لكتاب المسالك والممالك لأبي القاسم بن خرداذبه، وكتاب الخراج وصنعة الكتابة لأبي الفرج قدامة بن جعفر، وكتاب الجيهاني. ثم يشرح كيف التقي أبا اسحق ابراهيم بن محمد الفارسي الاصطخري الذي استحسن ما كتبه ابن حوقل، وكيف سأله إصلاح كتابه حيث ضل، "فأصلحت منه غير شكل وعزوته إليه، ثم رأيت أن أنفرد بهذا الكتاب واصلاحه وتصويره أجمعه [كذا] وايضاحه من غير أن ألم بتذكرة أبي الفرج"! وقد فعل، وظهرت من الكتاب مسسودتان الأولى عام ٣٦٧/٣٥٦ والثانية عام ٣٦٧ها ١٩٧٧م وقد حفظت الكتاب تسميتان المسسالك والممالك وصورة الأرض. (٢٠)

لا تفصح المصادر عن التاريخ الذي زار فيه ابن حوقل بلاد النوبة وديار البجه. وقد جاء ذكرهم في نحو اثنتي عشرة صفحة في كتاب صورة الأرض الذي أشرف على نشره كرامرز Kramers. وجاء الجزء الأكبر من هذه الصفحات مفصلاً عن البجه وقال المؤلف في ذلك: "سآتي بما رأيت منهم معاينة ومشاهدة ونقلته مفاوهة ومشافهة". (١١)

ويصفهم بقوله: "وهم أصحاب أخبية شعر، وألوانهم أشد سواداً من الحبشة في زيّ العرب، ولا قرى لهم ولا مدن ولا زرع، إلا ما ينقل إليهم من مدن الحبشة ومصر والنولية"... وأسلم أكثر البجه إسلام تكليف وضبطوا بعض شرائط الإسلام وظاهروا بالشهادتين ودانوا ببعض الفرائض وفيهم كرم وسماحة في اطعام الطعام". (٢٢)

ثم يبسط الحديث عن قبائلهم وممالكهم، وقبائل العرب من ربيعة ومصر النهي خالطتهم السكن في أرض المعدن ويستطرد في أخبار حربهم مع محمد القمي الذي أسر ملكهم على بابا. ويعطي وصفاً دقيقاً للمعركة التي دارت بينهم.

ولعل ابن حوقل هو المصدر الوحيد الذي أشار إلى زيارة قيرقي، ملك المقرة، إلى بغداد في عهد الخليفة المتوكل.

وفي وصفه لقبائل بازين وباريگر التي تعيش على [خور] بركة يقول: "وهم أمــم كثيرة قتالهم بالقسي والسهام المسمومة والحراب من غير درق ، ومن رسم باريـــه قلــع ثناياها وبجر آذانها".(۲۳)

ويصف مملكة علوه بأن لها "قري متصلة وعمارات مشتبكة حتى إن السسائر ليجتاز في المرحلة الواحدة بقرئ عدة غير منقطعة الحدود، ذوات مياه متصلة بسواق من النيل. وكان ملكهم، وأنا بالناحية اسابيوس كرجوه بن جوتى". (٢٤)

ويؤكد ابن حوقل نظام الإرث الأمومي، بقوله: "ومن سنة جميع السودان إذا هلك الملك أن يقعد ابن أخته دون كل قريب وحميم من ولد وأهل ... ".

ويؤمن ابن سليم الأسواني على ما ذهب إليه ابن حوقل من أن مملكة علوه "ذات ثراء وعمارة وتتمتع بالاستقلال"، ويخالفان رأي المسعودي الذي يروي أنها تابعة لمملكة المفترة ويؤكد ابن حوقل العكس، ولعل رواية المسعودي تشير إلى إحدى غارات المقررة المسعودي تشير إلى إحدى غارات المقررة المسعودي على جيرانها. (٢٠)

ومن أطرف ما رواه ابن حوقل عن ثراء علوه قوله: "وبيد ملك علوه من معادن التبر الغزيرة الكثير ما ليس مثله في نواحي غيرهم من المواضع المشهورة باستخراجه، وليس فيهم من يعرض له ولا يستخرجه خوفاً من أن يشتهر فيغلب الإسلام عليه" ولعل الإشارة هنا إلى ما حدث من أرض المعدن في الصحراء الشرقية. (٢٦)

# ابن سُليم الأسواني

هو عبد الله بن أحمد بن سُلَيم الأسواني، الداعية الفاطمي، لا نعرف شيئاً عن نشأته إذ لم يرد ذكره في مصادر السير والفهارس. أرسله القائد الفاطمي جوهر الصقلي الى قيرقي ملك المقرة في نحو عام ٣٦٥ م ١٧٩ اليدعوه إلى الدخول في الإسلام، ويطلب منه أن يفي النوبيون ما عليهم من متأخرات البقطة الذي كان قد توقف الالتزام به منذ عهد الأخشيديين، ويبدو أن ابن سليم قد نجح في المهمة الثانية ولكنه فشل في الأولى، وكان أن دعا ابن سليم الملك قيرقي إلى الإسلام بحضرة شاهدين الخرجا معه. فكبر ذلك على الملك وعقد مناظرة حضرها العلماء والأساقفة، وقرأ رسالة أعدها رداً على القائد

جوهر يدعوه فيها إلى النصرانية، يحتج فيها كما احتج بنسخ الشرائع. وطالت المناظرة بينهم.

- أَوْفِي أَثْنَاء وجود ابن سُلْيم في دنقله /حاضرة مملكة المقرة حصل عيد الأضحى، فخرج في ستين من المسلمين إلى أطراف المدينة ونشر علمين عليهمًا اسم الخليفة المعــز لدين الله الفاطمي وضرب الطبل والبوق وصلى بالجماعة صلاة العيد. واستفز هذا العمل حاشية الملك، فحثت الملك على انكاره ومعارضته. وكان رده: "هذا رجل فـــارق أهلـــه ووطنه في صلاح، وهو يوم سرور، ويريد أن يتجمل لفعله هذا فلا أبخل به". وتعكس هذه القصمة درجة التسامح والمرونة التي اتسم بها النوبيون. (۲۷)

ويبدو أن نفس الصفة تنطبق على سكان عِلوَّهُ الذين يدين جُلِّهم بالنصرانية كشعب المقرة السواء، ولكن ابن سليم يستدرك ويقول عن سكان علوه: "وقد رأيت جماعة وأجناساً ... أكثر هم يدينون بالباريء سبحانه وتعالى ويتقربون إليه بالشمس والقمر والكواكب، ومنهم من لا يعرف الباريء، ويعبد الشمس والنار ومنهم من يعبد كل ما استحسنه من شجرة أو بهيمة". (٢٨)

في تلك الرحلة زار ابن سليم بلاد المقرَّه، وبلاد علوه، والراجح أنه لم يزر ديار البجه في وعلى غير عادة الرحالة الآخرين، فقد توغل ابن سليم إلى الجنوب حتى بلغ سوبانه في حاضرة علوه، وكان نتاج تلك الرحلة كتاب أخبار النوية والمقرة وعلوة والبجة والنيل [ومن عليه وقرب منه من جيرانهم]. (٢٩) والكتاب مفقود، ولكن المقريزي (تُو المُرْكِيْهِـــ/ ح ك ك المجام حفظ جزءاً منه في كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، وكذلك أبن إياس (ت. ٩٣٠ هيم ١٥٢٤ م) في نشق الأزهار في عجائب الأقطار، وابن عبد السلام المنوفي (ت. ٩٣١همم ١٥٢٥ مم) في الفيض المديد في أخبار النيل السسعيد. ويبدو أن المؤلفين الآخرين قد لخصا ما ورد من شذرات في خطط المقريزي.

لعل كتاب أخبار النوبة من المحاولات المبكرة لإعداد وصف وتاريخ لتلك البلاد على نسق شامل. وحقيقة الأمر يبدو وكأن الهدف من الرحلة لم يقتصر على موضوع البقط أو دعوة الملك للإسلام، وإنما رمت إلى هدف آخر وهو تقصى الحقائق عن ممالك سودان وادي النيل، ومن تلك المعلومات الثرة التي جمعها من مؤلفات من

5.

(انستان)

سبقوه من الكتاب، ومن مشاهداته أثناء تجواله، أو ما جمع من الأخبار من الملوك والتجار، وما أطلع عليه من وثائق في قصور ملكي المقره وعلوه وغيرها من المكاتبات الرسمية وصنف كتابه الفريد أو قل تقريره المفيد لصانعي القرار في الدولة الفاطمية. ولا غرابة أن أهدى هذا السفر للخليفة العزيز بالله، ثاني الخلفاء الفاطميين (٣٦٥-٣٨٦هـــ/ ٥٧٥-٩٩٩). (٢٦) ولعل ما يؤكد فكرة أن الكتاب وضع أصلاً كتقرير قلة تداوله بين معاصريه، كما أنه لا أثر له، رغم أصالته، في المؤلفات التي كتبت بعده عن سودان وادي النيل عامة والنيل خاصة مثل الإدريسي. (٢١١) وكان أول من تتبه إليه المؤرخ الكبير والعالم الجليل أحمد بن علي المقريزي (٢٦٦-٤٨هـــ/١٣٦٤ - ٤٤١٥م) أي بعد نصو أربعة قرون. وتنبع أهمية الكتاب من أن المؤلف قد اعتمد على مصادر مكتبية وميدانية أربعة فكثيراً ما يسند مادته إلى الجاحظ، وابن عبد الحكم والإمام على بن أبي طالب، والواقدي وابن وهب وغيرهم؟ كما استمع إلى ملكي المقرق ولحلوث وكبار رجال دولتيهما، واطلًع على بعض الوثائق كما المحناه وقد تجلي أثر ذلك في دقة وصفه وقوة ملاحظته.

ويمكن تقسيم كتاب أخبار النوبه إلى أربعة مباحث: الجغرافيا، المـشاهدات والأحداث المعاصرة، خلفية تاريخية، والأساطير. (٢٢)

### أ. الجفرافيا

مع أن ابن سأليم ليس عالماً في الجغر افيا كابن حوقل، فإن وصفه لنهر النيل الذي جاء في فصلين: "الجنادل ولمع من أخبار النوبة، وتشعب النيل من بلدة علوة ومن يسكن عليه من الأمم"، يتناول المؤلف فيهما طبوغر افية النيل وتشعبه. وفيهما وصف دقيق للنيل وسكانه. ويوشك وصفه للنيل، أن يكون على حد تعبير كر اتشكوف سكى "هو الوصف الوحيد في الأدب العربي للعصور الوسطى الذي يبين لنا المدى الذي وصلت إليه معرف العرب بالمجرى الأعلى للنيل". (٢٣) وصار هذان الفصلان موضع اهتمام كثير من الباحثين مثل المقريزي وابن إياس وابن عبد السلام المنوفي.

ومن وصفه للجنادل التي تخترق مجري النهر: "أما مجراها فجنادل وجبال معترضة منه، حتى إن النيل ينصب من شعاب ويضيق في مواضع حتى يكون في سعة ما بين الجانبين خمسون فرراعاً، وبراها مجاوب ضيقة، وجبال شاهقة، وطرقات ضيقة،

11 55

حتى لا يمكن الراكب أن يصعد منها، والراجل الضعيف يعجز عن سلوكها، ورمال في غربها وشرقها، وهذه الجبال حصنهم، وإليها يفزع أهل الناحية التي قبلها المتصلة بأرض الإسلام، وفي جزائر [هم] نخل يسير وزرع حقير، وأكثر أكلهم السمك ويدهنون بـشحمه وهي من أرض مريس وصاحب الجبل واليهم ...".

"و لا يحوزها دينار و لا درهم، إذ كانوا لا يبتاعون بذلك إلا دون الجنادل مع المسلمين، وما فوق ذلك لا بيع بينهم و لا شراء وإنما هي معارضة بالرقيق والمواشيي والجمال والحديد والحبوب". (٣٠)

ويروي ابن سليم أن ملك علوة "يسترق من يشاء من رعيته، بجرم وبغير جــرم ولا ينكرون ذلك عليه، بل يسجدون له ولا يعصون أمره". (٣٥)

واهتم ابن سليم بتأثير بيئة نهر النيل والبيئة الصحراوية على السكان ممثلة في النوبة والبجة على التوالي بواهتم الرحالة بوصف المناخ، وذكر بعض أسماء الحيوان وأصناف النباتات والمعدن. ولعل من أطرف ما رواه ابن سليم عن الشجر حيث قال: "وأثناء سيره مع صاحب علوه في ظل شجر كبير، قال الملك: إنه قاس ميل شجرة منها فوجده ثلاثين باعا وأنهم يقطعون أغصانها ويحفرون الأصل يجعلونه صهريجاً للماء لأن أرضهم رملة تكشف ديارهم وآبارهم بعيدة الرشاد". (٢٦) ولعل الشجر المقصود هو شجر التبلدي الذي يكثر وجوده الآن في إقليمي كردفان وأعالى النيل الأزرق.

### ي. المشاهدات والأحداث المعاصرة

تشمل هذه ملاحظات ابن سليم عن وضع السكان، معتقداتهم وتوغل المسلمين في نوباتيا والمقرة وعلوم، واستعباد الحداربة للزنافج. في هذا الحيز يقدم ابن سليم معلومات ثرة عن منطقة البجة؛ ومع تشككنا في زيارته لتلك الديار، فإن ارتباطه الوثيق بمدينة أسوان، التي ينسب إليها، يجعله في موقع حسن لجمع الأخبار عن تلك الديار، لكثرة من يترددون عليها وعلى مدن الصعيد المصري، من تجار البجة والمستنغلين باستخراج الذهب والزمرد من أرض المعدن. ويتجلى ذلك في أمرين: أولاً حديثه عن الحداربة، إحدى قبائل البجه إذ يقرر: "وأسلم كثير من الجنس المعروف بالحدارب إسلاماً ضعيفاً.

ومنهم جنس آخر يعرفون بالزنافج، هم أكثر عدداً من الحدارب غير أنهم تبع لهم وخفراؤهم يحمونهم ويجبونهم المواشي، ولكل رئيس من الحدارب قوم من الزنافج في جملته، فهم كالعبيد يتوارثونهم بعد أن كانت الزنافج قديماً أظهر عليهم". (٢٧) ولعل الإشارة هنا إلى نظام طبقي فرضه الحداربة على الزنافج، وجاء في موضع آخر أن خلقاً من البجه قد انتقلوا إلى منطقة شنقير الواقعة على شاطئ النيل الشرقي بين أبي حمد وبربر إلا أنهم "على جملتهم في الرعي واللغة لا يخالطون النوبة ولا يسكنون معهم في قراهم، وعليهم وال من قبل النوبي". (٢٨)

ويقول عن البجه "أنهم بادية يتبعون الكلا حيثما كان الرعي بأخببة من جلود، وأنسابهم من جهة النساء ولكل بطن منهم رئيس وليس عليهم متملك، ولا لهم دين وهم يورثون ابن البنت وابن الأخت دون ولد الصلب". (٣٩)

### ج. خلفية تاريغية

90

استرسل ابن سليم في وصفه لمنطقة البجة، كما أسلفنا، واهتم بحملة عبد الله بن الجهم (٢١٨هـ / ٢٢٨م) حيث هزم البجة وفرض اتفاقية عليهم، حفظها ابن سليم كاملة في أخباره. وكانت الاتفاقية بين عبد الله بن الجهم وكنون (عبد العزيز، زعيم البجه في ويدل الاسم العربي لزعيم البجة على انتشار الثقافة العربية والإسلام بينهم. في خلال هذه الحروب تسامع العرب بوجود معدني الذهب والزمرد في المصحراء المشرقية. وكان أكثر هم نشاطا المعامر عبد الحميد بن عبد الله العمري، الذي جمع عنه المقريري كما كبيرا من المعلومات لم يتيسر لأحد من قبله، والراجح أن المقريزي الدي أورد سيرة العمري في كتاب المعقفي، (نا قد استقاها من ابن سأليم الأسواني، مثل ما فعل في حالمة سيرته التي ضمنها نفس الكتاب. وفي نحو نهاية ما استدركه المقريزي مدن ابن سأليم يقول: "ومنه لخصت ما تقدم ذكره".

وتدل غزارة ما ذكره ابن سُليم عن منطقة البجة سكاناً واقتصاداً على حـسن معرفته بمصادر تاريخ تلك المنطقة.

### د. الأساطير والخرافات

إن القصيص المرتبطة ببعض الأساطير والخرافات، ذات أصول متعددة، ودوافع مختلفة، منها: "وقيل أن النمساح لا يضر هناك"(٤٠)- ناحية بقون، أحد المناطق الواقعة غرب دنقله ين عجائب ما حدث ملك المقراة ابن سليم: "أنهم يمطرون فسى الجبال، ويلتقطون منه للوقت سمكاً على وجه الأرض، سألتهم عن جنسه فذكروا أنه صغير القدر بأذناب حمر ". (٤٢) ومما في مملكة علوة من العجائب أن في الجزيرة الكبرى التي بين البحرين جنساً يعرف بالكرسا لهم أرض واسعة مزروعة من النيل والمطر. فإذا كان وقت الزرع خرج كل واحد منهم بما عنده من البذر. واختط على مقدار ما معـــه وزرع فـــى أربعة أركان الخطة يسيرا. وجعل البذر في وسط الخطة وشيئا من المزر وانصرف عنه. فإذا أصبح وجد ما اختط قد زرع وشرب المزر. فإذا كان وقت الحصاد حصد يسيراً منه ووضعه في موضع إرادته ومعه مزر وينصرف. فيجد الزرع قد حصد بأسره وحرت. فإذا أراد درسه وتذريته فعل به كذلك .. وريما أراد أحدهم أن ينقى زرعه من الحشيش فيلقط بقطع شيئ من الزرع، فيصبح وقد قلع جميع الزرع". ويقول أن في الجزيرة بلداناً واسعة مسيرتها شهران في شهرين يزرع جميعها في وقت واحد ومنها مونة مملكة علوة". والقصة متداولة ومشهورة عن مواطني بلاد النوبة وعلوة، وأن من يترددون عليهما من تجار المسلمين لا يشكون فيها ولا يرتابون بها. ويزعم أهل الجزيرة أن الجان تفعل ذلك، وربما ظهرت لبعضهم وتحذفهم بحجارة ينطاعون لهم بها... وأن السحاب يطيعهم". ويعلق الرحالة: "أنه لولا اشتهار هذه الحكاية وانتشارها لما سرد شيئاً من ذلك لشناعته". ولعل مرد ذلك كله إلى شدة خصب المنطقة وما تدره من خير وفير .(٢٠)

### ناصر خسرو

شاعر ورحالة فارسي، ولد ببلخ (٣٩٤-٤٨١هـ / ١٠٠٣ - ١٠٠٨ م)، عمل موظفاً في خدمة السلاجقة بمدينة مرو، وفي عام ٤٣٨هـ / ١٠٠٦م خرج في طريقه للحج حيث زار بعض المدن الشامية وبيت المقدس، ومنه أدى أول حجة بمكة المكرمة ثم خرج الى مصر (٤٣٩هـ (٤٣٩هـ أغسطس ١٠٤٧م) حيث أقام لبضعة أعوام، صار فيها داعية للمذهب الإسماعيلي. وفي يوليو ٥٠٠١م ركب سفينة إلى أسوان في حجته الرابعة، وعبر

: 5-1.5:

الصحراء في أسبوعين حتى بلغ عيذاب ومنها سافر إلى الحجاز. وكتب ناصر خسرو وصفاً لما رآه في طريقه اعتمد فيه على المذكرات التي دونها، على حد قوله. وكان قوي الملاحظة بسيط الأسلوب، كتب باللغة الفارسية، لكن النسخة الأصلية وصلت في رواية موجزة ترجمها إلى العربية الدكتور (يحي الخشاب بعنوان سفر نامه، القاهرة ١٩٤٥. (١٤)

ويهمنا من الكتاب معلوماته المفيدة عن مصر وميناء عيذاب الناهضة. وكان مما لفت انتباهم أثناء إقامته في مصر الأعداد الكبيرة من الجنود السود في خدمة الدولية الفاطمية، وذكر أن التجار يذهبون إلى بلاد النوبة ويبيعون الخرز والأمشاط والمرجان ويجلبون منها الرقيق ويستطرد قائلاً: "إذا ما تجاوز المرء ببلاد النوبة، بلغ ولاية المصامدة وهي أرض ذات مراع واسعة، وفيها دواب كثيرة وسكانها سود كبار العظام غلاظ أقوياء البنية، ويكثر الجند منهم في مصر ....، يسمونهم المصامدة يحاربون راجلين بالسيف والحربة". وفي موضع آخر يقدر عددهم بعشرين ألف مقاتل. ويبدو أن الرحالة قد بالسيف والحربة. وفي موضع آخر فهن المصامدة، إذ أن المصامدة من قبيلة مصمودة البربرية، ودون الدخول في تفاصيل أكثر فمن المعروف أن الفاطميين قد استكثروا من تجنيد الأفارقة السود من جيشهم. (٥٠)

وقد تحدث الرحالة عند خروجه لعيذاب عن قسوة الطريق، وندرة الماء. وكانت ايلهم تستريح مرة في كل أربع وعشرين ساعة، وذلك من الوقت الذي تشتد فيه حرارة الشمس وحتى صلاة العصر، وتحدث عن انعدام الوقود في الطريق ولا يجد المسافرون شيئاً غير بعر الإبل فيتخذونه وقوداً يطبخون عليه ما تيسر، ووصف البجة الذين ينتشرون في هذه الصحراء بأنهم ليسوا أشراراً فهم لا يسرقون ولا يغيرون بل يستغلون بتربيه ماشيتهم. (٢٤)

ويروي الرحالة: "أن الجمال النجيبية [صوابها البختية] لا توجد في مكان آخر غير هذه الصحراء وهي تنقل منها إلى مصر والحجاز "، (٢٠) ولا شك أن تصحيفاً قد حدث من النساخ حوّل الجمال البختية إلى الجمال النجيبية، وما يعزز قولي ما كتبه الإدريسسي (ت. ٥٠٥ه المجم المراد البجة بلد بُخْتة ... وهي سوق لا معول عليها وحولها قوم ينتجون الجمال ... وإلى هذه القرية تنسب الجمال البختية ". (١٩٥٠)

5.0

127

ويبدو أن ميناء عيذاب كان حافلاً بالحركة التجارية إذ ترد إليه السفن من الحبشة وزنجبار واليمن والحجاز، ومنه تنقل البضائع على الإبل إلى سوق أسوان، ويصف مدينة عيذاب "بها مسجد جمعة، وسكانها خمسمائة نسمة، وهي تابعة لسلطان ميصر". (٩٠) والصواب أنها تخضع لإدارة ثنائية تمثل سلطان مصر وملك البجه. ومن الطرائف التي رواها أن بعض التجار كانوا يستعملون الصكوك في تعاملهم التجاري.

### ابن جبير

هو أبو الحسين محمد بن جبير الكناني الأندلسي الرحالة والكاتب والشاعر، ولد في بلنسية بالأندلس في سنة ٤٠هـ/١٤٥ ام، وتوفي بعد عام ١٢هـ/١٢١٩م، درس على أبيه وغيره من علماء عصره، ثم عمل كاتباً لأمير غرناطة الإسلمية أبو سعيد عثمان بن عبد المؤمن. خرج في حجته الأولى من غرناطة في ١٩ شوال ١٧٨هـ/٣ فيراير ١٨٣ أم وسافر بالبحر حتى بلغ الإسكندرية ومنها إلى القاهرة ثم قوص ومنها عبر الصحراء الشرقية إلى عيذاب ثم جده، وكان طريق الحج الثاني عبر سيناء معطلاً بسبب سيطرة الصليبيين عليه. وحقيقة الأمر كان طريق عيذاب هذا عامراً بالحجيج الوافدين من الأندلس وبلاد المغرب وشمال أفريقيا: وكانت عيذاب حينها ميناء محورياً في تجارة الشرق والغرب. (٠٠)

مشاهداته الوصفية العميقة. ومع أن الرحالة قد خرج في ثلاث رحلات أخرى، فإن رحلته مشاهداته الوصفية العميقة. ومع أن الرحالة قد خرج في ثلاث رحلات أخرى، فإن رحلته الأولى هي التي وصفها على هيئة يوميات تعتبر من أجود ما كتب في أدب الرحلات، وقد صارت نموذجاً لمن ساروا على نهجه من الحجيج الرحالة من بعده ، وكانت مثالاً لكثير من المؤلفين الذين اقتبسوا منها مثل ابن جُزي، محرر رحلة ابن يطوطة. وكان ابن جبير كما نبهنا من قبل يسجل مذكراته يوماً بيوم، يصف البلاد التمير مرك عليها: سكانها، وحكامها، وسبل مواصلاتها التي تنقل الحجيج من سفن وإبل، ويتسم وصفه بقوة الملاحظة ويعتمد فيه على ما شاهد وسمع. وكان ما سطره عن الجزء الشرقي من سودان وادي النيل مصدراً موثوقاً عن أحوال المجتمع في القرن المسادس الهجري/الثاني عشر الميلادي.

حكام عيذاب، أو من وعورة الطريق، أو قلة الغذاء. ولا شك أن ما سطره يراعه صدورة نابضة تغني عن التعليق: "ولا يسافر في هذه الصحراء إلا على الإبل لصبرها على الإبل المشاق، وهي أشباه المحامل، وأحسن الخطأ. وأحسن ما يستعمل عليها ذو الترفيه الشقاديف، وهي أشباه المحامل، وأحسن أنواعها اليمانية، لأنها كالأشاكيز السفرية مجلّدة متسعة يُوصل منها الأتنان بالحبال الوثيقة، وتوضع على البعير، ولها أذرع صفت بأركانها يكون عليها مظلة فيكون الراكب فيها مع عديله في كن من لفح الهاجرة، ويقعد مستريحاً في وطائه ومتكناً، ويتناول مسع عديله ما يحتاج إليه من زاد وسواه، ويطالع من شاء المطالعة في مصحف أو كتاب. ومن شاء ممن يستجيز اللعب بالشطرنج أن يلاعب عديله، تفكهاً وإجماماً للنفس، لاعبه. وبالجملة فإنها مريحة من نصب السفر، وأكثر المسافرين يركبون الإبل على أحمالها فيكابدون من مشقة سموم الحر عناء ومشقة". (١٥)

وحاول ابن جبير احصاء القوافل العيذابية المحملة بسلع الهند، الواردة والصادرة منها، فما استطاع لكثرتها. وأكثر ما شاهد أحمال الفلفل والقرفة الملقاة على الطريق بسبب إعياء الإبل الحاملة لها أو موتها. وتبقى تلك الأحمال مطروحة بموضعها دون أن يصيبها مكروه على كثرة المارين عليها. وخيل له أنها لكثرتها أنها توازي التراب قيمة. (٢٥)

ويصف ميناء عيذاب بقوله: "هي مدينة على ساحل بحر جدة غير مُسورة أكتسر بيوتها الأخصاص... وهي من أحفل مراسبي الدنيا، بسبب أن مراكب الهند واليمن تتسردد عليها".

ويصب المؤلف جام غضبه على عيذاب قائلاً: "لأهل عيذاب من الحجّاج حكام الطواغيت، ذلك أنهم يشحنون بهم الجلاب وهي المراكب، حتى يجلس بعضهم على بعض، وتعود بهم كأنها أقفاص الدجاج المملوءة، يحمل أهلها على ذلك، الحرص والرغبة في الكراء... ويقولون علينا بالألواح وعلى الحجاج بالأرواح... فأحق بلاد الله بحسبة يكون السيف درتها، هذه البلدة". (٢٥)

ويصف البهم بقوله: "وهذه الفرقة من السودان... فرقة أضل من الأنعام سبيلاً وأقل عقولاً، لا دين لهم سوى كلمة التوحيد التي ينطقون بها اظهاراً للإسلام، ووراء ذلك

من مذاهبهم الفاسدة وسيرهم ما لا يرضي و لا يحل. ورجالهم ونساؤهم يتصرفون عراة إلا خرقاً يسترون بها عوراتهم. وبالجملة فهم أمسة لا خلق لهم ولا جناح على لاعتهم". (20)

### ابن بطَوطة

هو شمس الدين أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن إبراهيم بن يوسف اللسوائي (٢٥ الطنجي، الرحالة المغربي. ولد في طنجه فسي (١٧ رجب ١٧٠هـ/ ٢٥ فبرايسر ١٣٠٤م)، ومات في مراكش في (٧٧٠هـ/ ٩-١٣٦٨م) أو (٩٧٧هـ/ ١٣٧٧م). ولما بلغ الثانية والعشرين من عمره، غادر طنجه قاصداً الحرم الشريف لتأدية فريضة الحج، وكان ذلك في ٢ رجب ٥٧٧هـ/ ١٣ يونيو ١٣٢٥م، ولكنه قضى أكثر من ربع قرن من الزمان متجولاً في معظم بلدان العالم الإسلامي.

زار بلاد شمال أفريقيا، مصر، ديار البجه، الشام، مكة، العبراق، خوزستان، فارس، جبال تبريز، شرق أفريقيا، عمان، الخليج الفارسي، سواكن، آسيا الصغرى، بلاد القرن الذهبي، القسطنطينية، ما وراء النهر، أفغانستان، جنوبي شرق آسيا، الصحين وغيرها. وبعد إقامة قصيرة في مراكش زار غرناطة بالأندلس، والنيجر عبر الصحراء. وكانت عودته نهائياً في ذي القعدة ٤٥٧هـ/ ديسمبر ١٣٥٣م. ولا شك أن هذا التجوال، (٥٥) بهذا الحيز الزماني الذي استغرقته رحلاته والسعة المكانية التي غطتها يجعل منه أشهر الرحالة العرب، وتغير بفضله مفهوم الرحلة من المحور التقليدي، الذي يتمحور حول زيارة الأماكن المقدسة في الحجاز ومراكز الإشعاع العلمي تدريجياً إلى حركة هدفها الاستزادة من المعرفة والكشف عن المجهول. (٢٥)

كان ابن بطّوطة مفطوراً على حب الرحلة واعياً بالمغامرة وهيأه ذلك لركوب الصعب من شظف العيش، وقسوة الطقس، ووعورة المسالك براً وبحراً. وامتد أكثر من ذلك عند ابن بطّوطة، واتسقت مقوماته وحولها إلى سيرة ذاتية تتالف من العجائب والقصص الخيالي.

عندما خرج ابن بطوطة من طنجة في مطلع رحلاته، كان قد نال قسطاً من العلوم التقليدية وعلى رأسها شئ من فقه الأمام مالك وقد مكنه ذلك من أن يتولى منصب

رمتح

القضاء إيّان ترحاله وعند انتهاء أسفاره. ولمع أن ابن بطّوطة كان يقول السشعر فإن بضاعته في الأدب كانت محدودة، وليس عنده تجربة في الكتابة تؤهله لولوج دائرة التأليف، ولا غرابة أن استعان بابن جُزيّ لتدوين رحلته كما سنرى.

لم يكن ابن بطّوطة (نقالاً لما كتبه الآخرون للاقتباس منه في تصنيف رحلته، كان يسجل مشاهداته يومياً، على عادة الرحالة المغاربة من قبله، وكانت مشاهداته تلك أساس مادة رحلته. كان دقيق الوصف، قوي الملاحظة، ذا قدرة (نادرة) وذاكرة قوية؛ كانت انطباعاته قوية ومعلوماته زاخرة. لهذا احتلت رحلته موضعاً متميزاً عند الباحثين المعاصرين في الكشف عن حياة المجتمعات البشرية وتاريخها وتجارتها ونظم حكوماتها، ومرجعاً مهماً للجغرافيين والمؤرخين وعلماء الاجتماع لما تضمنته رحلته من تفاصيل عن الشعوب التي زارها. (٧٠)

كان نصيب بلاد البجة من سودان وادي النيل قليلاً، إذ لم يمكث بها طويلاً، بل كانت مجرد معبر لقافلته مرتين: الأولى عند قدومه الأول وهو في طريقه للحج في نحو عام ٢٧٦ه الم ٢٣٦ من القاهرة إلى مدينة العطواني في صعيد مصر، ومنها سافر مع طائفة من عرب دُغيم في صحراء لا عمار فيها إلا أنها آمنة السبيل حتى بلغوا عيذاب بعد خمسة عشر يوماً.

ويقول عن عيذاب: "أنها مدينة كبيرة، كثيرة الحوت واللبن، وتحمل إليها المود العذائية من مصر". ويصف سكانها "البَّجَة" سود اللون ويستعملون الملافح الصفراء (وما زالوا يفعلون مضافاً إليها ألوان أخر) ولا يورثون البنت.

ولما كان سلطان البجه في حرب مع المماليك، سلاطين مصر، فقد أحرق السفن، وتعذر ابحار ابن بطوطة ومن معه من الحجيج إلى الحجاز؛ ومن عادوا أدراجهم إلى الصعيد حيث قصدوا إلى الحج عن طريق الشام. (^^)

المرة الثانية كانت عند عودة ابن بطوطة من مكة المكرمة بعد حجة أخرى، في عام ٧٣٠هـ/ ١٣٢٩م، رست سفينتهم في رأس دوائر، الواقعة بين عيداب وسواكن، وبعد مسيرة يومين في طريقهم براً إلى سواكن التقوا بأولاد كاهدل، حيى من العرب مختلطين بالبجه، عارفين بلسانهم. وإلى بني كاهل ينتسب كثير من البشاريين والأمرأر،

وكثير من عرب الجزيرة والبطانة. كما أكدت رحلته النفوذ الذي يتمتع به الحداربة في الصحراء الشرقية. وكان الحدربي والي عيذاب من جهة البجة، وكان يتمتع بثلثي دخلها. وكان الحداربة أكثر البجة اختلاطاً ببني ربيعة وغيرهم من العرب. وعند وصحول ابسن بطوطة إلى مرفأ سواكن، وهو على هيئة جزيرة، ويصفها الرحالة بالكبري لا ماء بها ولا زرع ولا شجر، يجلب الماء إليها بالقوارب، وفيها صهاريج يجتمع بها ماء المطر. ويبدو أن الرحالة قد بالغ عندما ذكر أنها تبعد عن الساحل ستة أميال، ولكن المسافة لا تزيد عن بضع مئات من الأمتار. ولعل مرد ذلك أن الرحلة قد دونت بصورة نهائية بعد نحو عقدين من الزمان من زيارته لها. وتشتهر سواكن بلحوم الغزال والنعام وحمير السوحش، وبها كثير من المعز والألبان، وكانت سواكن على صلة وثيقة بالموانئ العربية، ومنها يصحدر السمن والذرة إلى مكة. (٥٩)

ويؤكد ابن بطوطة أن سلطان سواكن عند زيارته لها ٧٣٢هـ / ١٣٣١م هـ و الشريف زيد بن أبي نُمَيّ بن عجلان، ابن أمير مكة، وقد ورث الحكم من أخواله البجلة، وحكمها من بعده أخواه عطيفة ورميئة. ولهم جند مـن البجـ ، وأولاد كاهـل وعـرب جهينة. (١٠) وتبين رحلة ابن بطوطة الوجود العربي في المنطقة، فعند مجيئه من جدة أبحر مع مجموعة من اليمنيين، وفي طريق عودته إلى قوص خرج بصحبة طائفة من عـرب دغيم، وفي تلك الفلاة، التقى ابن بطوطة صبياً من العرب، أخبره بلسان عربي أن البجـة قد أسروه، وزعم أنه لم يأكل طعاماً وإنما يقتات بلبن الأبل، ويزيد كل مـا ذكـره ابـن بطوطة في رحلتيه عن المنطقة من معرفتنا بالوجود العربي الكثيف فيها، ومما أشار إليه ابن بطوطة في حميثرا.

ومن طرائف مرسي دوائر وهو خور مثل الوادي يخرج من البحرة أن الناس يطرحون الثوب في ذلك الخور، ممسكين بأطرافه، ويخرجون به وقد امتلاً سمكاً كل منها قدر الذراع، ويعرف بالبوري وطبخ الناس منه واشتووا وقال إن تلك الفلاة كثيرة الغزلان "ولكن البجة لا يأكلون منها فهي تأنس للآدمي ولا تنفر منه". (١٦)

عند نهاية أسفاره وعودته إلى فاس في ذي القعدة سنة ٧٥٤ ديــسمبر ١٣٥٣ التقى ابن بطوطة السلطان أبو عنان المريني (٧٤٩-٧٥٩هــــ/ ١٣٨٤-١٣٨٨م) الــذي

19

5

قابله بكل تقدير وإجلال. وكان السلطان من المهتمين بالأدب والعلم وطلب منه أن يسجل بين يدي كاتبه، الأديب عبدالله محمد بن محمد بن جُزيّ الكلبي (٧٤١-٥٦/ ١٣٢١- ٦، ١٣٥٥م) كل ما دار في أسفاره. وأنجز ابن جُزيّ المهمة في ثلاثة أشهر حيث انتهي تقييد رواية ابن بطّوطة وألفاظه أو لا وأكمل صياغتها ثانياً في ذي الحجة ٢٥٦/ فبراير ١٣٥٦، وسميت الرحلة، تحقة النظّار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار. (٢٦)

1400

وكان ابن جُزيّ بمثابة المحرر الأدبي لمذكرات ابن بطوط المخاره وروايت بصورته هذه ليس من تصنيف ابن بطوطة نفسه بل يمثل صياغة أدبية لأخباره وروايت أعدها الأدب أبن جُزيّ. (١٠) ويتضح ذلك جلياً من المقتطفات التالية من مقدمة تحفة النظار: "ونفذت الإشارة الكريمة بأن يملي ما شاهده في رحلته في الأمصار وما على بحفظه من نوادر الأخبار، ويذكر من لقيه من ملوك الأقطار وعلمائها الأخيار، وأوليائها الأبرار، فأملي من ذلك ما فيه نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنواظر من كل غريبة أفاد باجتلائها... وصدر الأمر العالي...[ل] محمد بن محمد جزى الكلبي، بأن يصم أطراف ما أملاه الشيخ أبو عبد الله من ذلك في تصنيف يكون على فوائده مشتملاً ولنيل مقاصده مكملاً متوخياً تنقيح الكلام وتهذيبه معتمداً ليضاحه وتقريبه... ونقلت معاني كلام الشيخ أبي عبد الله بألفاظ موفية للمقاصد موضحة للمناحي التي اعتمدها، وربما أوردت لفظه على وضعه فلم أخل بأصله ولا فرعه وأوردت جميع ما أورده من الحكايات لفظه على وضعه فلم أخل بأصله ولا فرعه وأوردت جميع ما أورده من الحكايات

ومع أن المحرر يميل إلى السجع والإطناب، وإلى الصنعة أحياناً، واقتبس من مؤلفين سابقين نثراً وشعراً، مثل ما فعل من تضمين مقتطفات من ابن جبير وأراد أن ليجعل من الرحلة إنتاجاً فنياً متماسكاً، وربما جنح خياله به في بعض المواضع ولكن ابن جزي لم يمس جوهر أخبار الرحلة وأقاصيصها. وفي نفس الوقت يحسن أن نذكر أن ابن بطوطة اعترف بفقده لبعض مذكراته في ما واجهه من محن في أسفاره، كما أنه وإن كان يتمتع بذاكرة ممتازة إلا أن احتمال الخطأ وارد.. ويلملح القاريء أسلوب ابن بطوطة البسيط غير المنمق خاصة في الأحداث القصار والمشاهدات العابرة مثل أسفاره في ديار البجائاً. (١٥)

إن ما كتب عن سودان وادي النيل ينسم بالتوازن وعدم التطرف ويتسم بالصحة، ولم أتبين خطأ في الزمان والمكان إلا من هنّات في تكرار وصف بعض الأحداث، وتحديداً بُعد جزيرة سواكن من الساحل. ومهما يكن من أمر فإن رحلة تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار تمثل مصدراً لكثير من الباحثين الجغرافيين والمؤرخين وعلماء الاجتماع، وهي تتويج لمسار الرحلة عند العرب في مادتها وصياعتها.

#### خاتمة

نخلص إلى أن صلة العرب بسودان وادي النيل تعود إلى أزمان قبل ظهور الإسلام، وقد اتسعت دائرة هذه الصلة وازدادت أهميتها بعد الإسلام الذي أعطاها السند الروحي والمادي. ولم يكن ما طور من تراث مكتوب في سودان وادي النيل حتى ذلك الوقت ذا شأن، فقد كان ضئيلاً ومحدود الفعالية ولا يرقى إلى مستوى ما دونه الرحالة العرب في العصر الوسيط. وقد كان اهتمام هؤلاء الرحالة بسودان وادي النيل، في مبدأ الأمر، مرتبطاً باهتمامهم بمصر نتيجة ازدهار الصلات الاقتصادية والسياسية، فكان جُلُ من كتبوا عن هذه المنطقة، الواقعة جنوب مصر، خصوصاً ديار البجه وبلاد النوبة، ممن عاشوا في مصر وارتبطت حياتهم بها.

كانت مصر مركز تجمع مهم للحجيج الوافد من الأندلس وبلاد المغرب، وبلاد السودان وسودان وادي النيل، وقد سلك هؤلاء الحجاج طريق عيذاب الذي يمر بسودان وادي النيل والذي ازدهر مع انتعاش مصر الاقتصادي والعلمي، ولظروف المجاعات وسنوات الشدة التي أدت إلى خراب طريق سيناء، هذا إضافة لاستشراء الخطر الصليبي عبر ذلك الطريق.

النوبة وديار البجة، كانتا بشكل أو بآخر تدوران في فلك الدولة الإسلامية اقتصادياً وسياسياً، وعليه فليس غريباً أن يتردد عليهما الرحالة أو يكتبوا عنهما مثلما كتبوا عن بقية أنحاء العالم الإسلامي. وإذا كان الدافع الأكبر والرئيس لهذه الرحلات دافعاً دينياً يتمثل في قصد الأراضي المقدسة أو غيره فإن ذلك لا يلغي وجود أهداف أخسرى متنوعة والرغبة في بعضها، أو كلها مجتمعة، حوافز لورود بلاد النوبة وديار البجه مثل السياحة والرغبة في

اكتشاف أراض جديدة وتعرف أحوالها وأحوال سكانها أكما يتجلى بشكل واضح في رحلة ابن جبير ورحلات ابن بطوطة وكما رأينا فقد أغرت بعض الدوافع، غير الدينية، ابن سليم الأسواني فتوغل جنوباً حتى بلاد علوه ووصف حالها وأحوالها وطبائع سكانها وخواص أهلها.

ويشكل أدب الرحلات الخاص بسودان وادي النيل على النحو الذي استعرضاء مصدراً ثراً لدراسة هذه البلاد لا غنى عنه لكل طالب معرفة أو قاصد علم في مجالات التاريخ والاقتصاد والاجتماع والعمران البشري وحتى دراسات القولكلور والميثولوجيا إذ لم تخل تلك الكتب من ذكر للأساطير والحكايات الخرافية والمعتقدات المحلية لسكان سودان وادي النيل. وأيا كان موقفنا من هذه الكتابات ورأينا حول مصداقية مؤلفيها من الرحالة ونقدنا لمنهجهم في الكتابة، إذ أن بعضهم سرد ما رآه من الذاكرة وبعد مضى أكثر من عقد من الزمان كما هو الحال في رحلات ابن بطوطة، فإن هذه الكتب تشكل المصدر الأساسي لدراسة تاريخ سودان وادي النيل في العصر الوسيط.

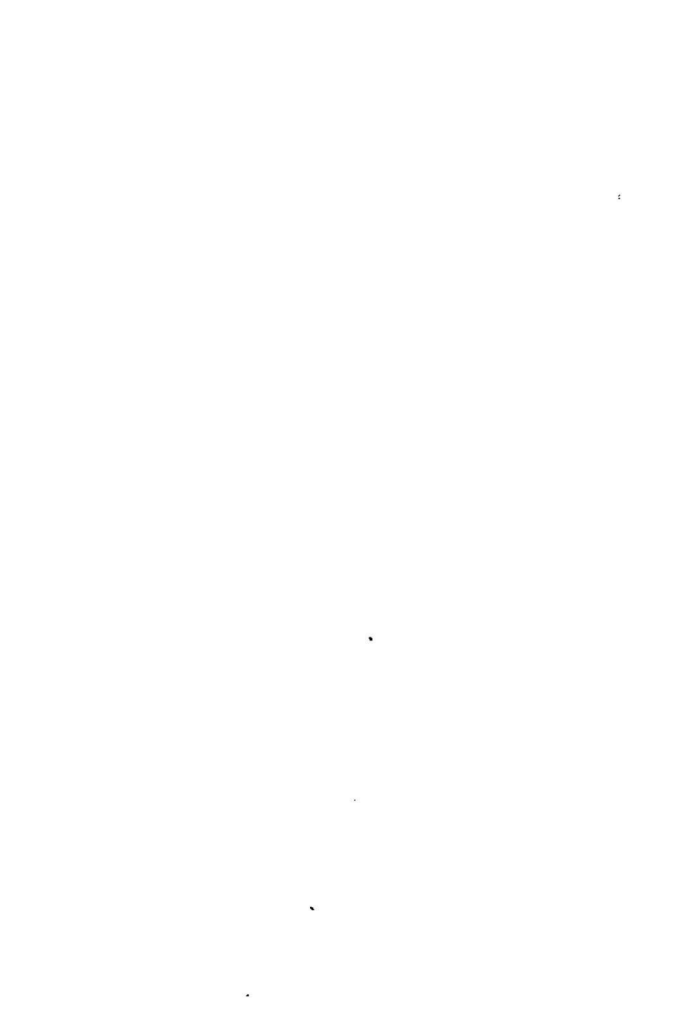
- (۱) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان، دار جامعة الخرطوم للنشر، الخرطوم، ج أول، ص ص ۱۱۱-۱۱۰.
- (2) Yusuf Fadl Hasan, The Arabs and the Sudan From the Seventh to the Early Sixteenth Century, Edinburgh, 1967, pp. 17-32.
- (3) Ibid, pp. 32-100, 128-132.
  - (٤) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، دار جامعة الخرطوم للنشر، الخرطوم، ج ٢، ص ص ١٧٦-١٧٧.
  - (۵) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، ج ١، ص ص ٢٤.
    - (٦) المصدر السابق، ج١، ص ٤٣.
  - (٧) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وبلاد العرب، ج٢، ص ص ص ١٩٨٣، ابن بطّوطة، تحقة النظار في غرائب الأمصار، باريس، ١٩٨٣، ج٢، ص ص ح ٢٠٠ -١٦٣.
- (8) Yusuf Fadl Hasan, The Arabs and the Sudan From the Seventh to the Early Sixteenth Century, Edinburgh, 1967, pp. 81-86: Leo Africanus, (Al- Hasan b. Muhammed al Wazzan), The History and the Description of Africa, Hakluyt Society, London, 1958, III.
  - (٩) ابن بطوطة، تحفة النظار في غرائب الأمصار، ج٢/ص ص ١٦٠-١٦٣.
  - (۱۰) وقد اعتمدت في توثيق هذه الدراسة على ما حققه الأستاذ الدكتور مصطفى مسعد من مقتطفات عن سودان وادي النيل في: المكتبة السسودانية: مجموعة النصوص والوثائق العربية الخاصة بتاريخ السودان في العصور الوسطى، القصاهرة، ۱۹۷۲، صص ص ۲۳-۹۱ ۱۹-۱۱۱ ۱۱۵-۱۲۰ ۱۱۸ ۱۱۰-۱۲۸ (وسأشير إليه في الهوامش التالية بالمكتبة السودانية).
    - ﴿ (١١) أو تذكرة الأخبار عن اتفاقات الأسفار.

- (12) Encyclopaedia of Islam, 2nd ed., "Al-Balkhi", 1960, p1003.
  - (۱۳) كراتشكوفسكي، أغناطيوس يوليانوفتش، تاريخ الأدب الجغرافي العربي، ترجمة صلاح الدين عثمان هاشم، القسم الأول، جامعة الدول العربية، القاهرة، ١٩٦٣، ج. أول، ص ١٩٨.
  - (١٤) على بدر، "الرحلة والجغرافية الوهمية"، في الشرق والغرب ومدونات الرحالة العرب والمسلمين اكتشاف الذات والآخر، اشراف نوري الجراح، دار السويدي للنشر والتوزيع، أبوظبي، ٢٠٠٥، ص ص ٣٤٣-٣٤٦
    - (١٥) كر اتشكو فسكي، نفس الموسجع، ج. أول، ص ٣٠٢.
  - (۱٦) علي بدر، نفس المرجع، ص ٣٤٦ (17) Encyclopeadia of Islam, 2nd ed., "Ibn Hawakal", Vol III, 787.
    - (١٨) كراتشكوفسكي، نفس المرجع، ج. أول، ص ١٩٩.
    - (١٩) كراتشكوفسكي، ونفس المرجع، ج. أول، ص ٢٠١، نقلاً عن ابن حوقل.
      - (٢٠) المرجع السابق، ج. أول، ص ٢٠١.
      - (٢١) المكتبة السودانية، "ابن حوقل"، ص ٦٤.
        - (٢٢) المصدر السابق، ص ٦٤.
        - (٢٣) المصدر السابق، ص ٧١.
        - (٢٤) المصدر السابق، ص ٧٣.
    - (25) Yusu Fadl Hasan, The Arabs and the Sudan, pp 5-6.
      - (٢٦) المكتبة السودانية، ص ٢٦.
      - (٢٧) المكتبة السودانية؛ "المقفي"، ص ص ٣٦٩-٣٧١.
        - (٢٨) المصدر السابق، "كتاب أخبار النوبة"، ص ١٠٤.
      - (٢٩) ما بين القوسين من كتاب المقفى فقط، ص ٣٧١. ﴿ \*
      - (٣٠) الحاج حمد محمد خير، "ابن سليم الأسواني وكتاب أخبار النوبة"، مجلة الدراسات السودانية، المجلد التاسع، ١٩٨٩، ص ٨٥.
        - (٣١) كراتشكوفسكي، ج. أول، ص ص ١٩٢، ١٩٣.

- (32) Yusuf Eadl Hasan, The Arabs and the Sudan, p191: Encyclopeadia of Islam, 2nd ed, Ibn Sulaym al- Aswani, ш, p949.
  - (٣٣) كراتشكوفسكي، ج. أول، ص ١٩٢.
  - (٣٤) المكتبة السودانية، أخبار النوبة، ص ٩٤.
    - (٣٥) المصدر السابق، ص ١٠٢.
  - (٣٦) المكتبة السودانية: "الفيض المديد في أخبار النيل السعيد" لابن عبد السلام المنوفى، ص ٤٠٦.
    - (٣٧) المكتبة السودانية، "أخبار النوبة"، ص ١٠٩.
      - (٣٨) المصدر السابق، ص ٩٩.
      - (٣٩) المصدر السابق، ص ١٠٩.
      - (٤٠) المصدر السابق، ص ص ٣٥٥-٣٦٨
        - (٤١) المصدر السابق، ص ٩٦.
        - (٤٢) المصدر السابق، ص ١٠٤.
        - (٤٣) المصدر السابق، ص ١٠٣.
  - (٤٤) كراتشكوفسكي، ج. أول، ص ص ٢٥٩، ٢٦٠؛ المكتبة الــسودانية، "ناصــر خسرو علوي"، ص١١٥.
    - (٤٥) المصدر السابق، ص١١٦.
    - (٤٦) المصدر السابق ص١١٨.
    - (٤٧) المصدر السابق، ص١١٩.
  - (٤٨) الإدريسي، أبو عبد الله محمد بن إدريس، "صفة المغرب وأرض السودان ومصر والأندنس"، في مصطفى مسعد، المكتبة السودانية، ص١٣٥.
    - (٤٩) المكتبة السودانية، ص١١٨.

(50) Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. "Ibn Jubayr", III, 1971, p755.

- (٥١) المكتبة السودانية، "ابن جبير"، ص ص١٥٢-١٥٣.
  - (٥٢) المصدر السابق، ص١٥٤.
  - (٥٣) المصدر السابق، ص ص ١٥٨، ١٥٨.



۱۳.

130

# [0]

# أسماء الأعلام في سودان وادي النيل\*

هذه الدراسة الأولية بأسماء الأعلام. وتتخذ من الجزء الشمالي من سودان وادي النيل ميداناً لها. وهو ميدان غلبت عليه العقيدة الإسلامية وشهد انتشار الثقافة العربية منذ وقت مبكر. وعندما جاء

مطلع القرن السادس عشر كانت الترجمة لذلك الانتشار في مختلف مناحي الحياة بصورة شبه تامة. وتجيء الأسماء العربية الإسلامية معبرة عن مظاهر ذلك الانتشار وتلك الثقافة. وراجت هذه الأسماء وكتبت لها السيرورة في الوقت الذي كانت تتراجع فيه الأسماء النوبية وغيرها، بل كادت تتدثر في وقتنا هذا. وتكتسب هذه الأسماء أهميتها من أنه (تشكّل مصدراً مهماً من مصادر التاريخ اللغوي الثقافي والاجتماعي.

بدأنا هذه الدراسة منذ أكثر من عقدين من الزمان، وكنا نهدف إلى وضع معجم للأسماء السودانية وأصولها ودلالاتها التقافية والاجتماعية. وقد وفقنا في جمع مادة كثيرة ولكنها اختفت من أحد مكاتب معهد الدراسات الإفريقية والآسيوية في منتصف الثمانينات. فصرفنا النظر عن هذا الموضوع لبعض الوقت. ثم تابعنا المسيرة وما جمعناه الآن حصلنا على جُلّه من أفواه الناس بالمراقبة حيناً والسؤال حيناً آخر، ومن أشجار النسب

<sup>\*</sup> ساهمت في إعداد هذه الدراسة الدكتورة توحيدة عثمان حضرة، أستاذة اللسانيات بقسم اللغة الإنجليزية، كلية الآداب، جامعة الخرطوم، وقد نشرت الدراسة في مجلة مجمع اللغة العربية بعنوان "الأسماء في سودان وادي النيل"، العدد الثالث، ١٤٢١هـ/ ١٩٩٩م، ص ص ١٢- ٤٧، وقد أدخلنا عليها بعض الإضافات والتعديلات مؤخراً.



والصحف، ومن كتاب الطبقات لمحمد النور بن ضيف الله، وقاموس اللهجة القاملة في السودان للبروفسير عون الشريف قاسم. وقد وجدنا في بعض المولفات الحديث اليسي للكرناها في ثبت المراجع خير عون، واستفدنا كثيراً من المادة التي امسدنا بها بعض الأصدقاء والزملاء مثل البروفسيور صعلاح الدين المليك، والأسلسانية: محصطفي طيب الأسماء، وعبد المجيد الشنقيطي، وإخلاص مكاوي، وأم سلمني عثمان خضرة ويجهز الله الملكي البشير، والدكتور إبراهيم موسى حمدون، والدكتور يوسف حسن مدني، فلهم مناها جميداً جزيل الشكر، وماتحويه هذه الورقة بشكل الملامح الرئيسة لدراسة المسمل تحديد الإعداد.

لا تدعى هذه الدراسة الشمول إذ لا تقدم احصائيات مفصلة عن مدى التقيارات الاسماء في طول البلاد وعرصيا، ولا تعرض صورة متكاملة للتطور الثقيال السنى صاحب مسيرتها، ولكنها تعطى بعض المؤشرات التاريخية واللغوية والاجتماعات وتتبكل الساء الأعلام هذه مادة لغوية ثرة ومتنوعة، وتعكس في بعض مظاهرات الشر اللفات المحلية كالنوبية واللهجة، (أو اللهجات) العربية السودانية، ولكس جلل هذه الاستعال السودانية يستعد شكله ومضمونه من اللغة العربية العصحى، ويرجع معظمها إلى صدر الإسلام وتكثر بينها أسماء الرسول صلى الله عليه وسلم والصحابة والنابعين رصوات المناع عليهم. كما أن بعضها ذو صلة برواك نفافية أحرى تذفقت من الدولة العالمة في مصر والخلافة العثمانية، وبلاد المغرب وغيرها.

July . . . 17 . وه المتاوم وعد اصر كنيم المع قمو له هو او .. العب متماعي يساب فلي المؤلفة المراك المراكع المراكع المراكع المسي ٠١٧٠ عيد والاه الاز بالله المريد حابر الاس فالا سن الد فعالما فالله الكفاية 

الما أو من الديد أو الدرب المنبليد الراهيد في ورود الراهيد

كالرسول محمد عليه الصلاة والسلام، الشيخ عبد القادر الجيلاني، الإمام المهدي، السيد إسماعيل الأزهري، السيدة فاطمة الزهراء، السيدة مريم المرغنية، ومهيرة بنت عبود.

ولعل من أطرف الأساليب المتبعة في اختيار الأسماء عند الفور ومواطني غرب السودان ما يعرف بفتح الكتاب أي المصحف الشريف كيفما اتفق، وأن يضع الناظر فيـــه أصبعه في موضع منها، ثم يتلو الفكي ما يلي ذلك الموضع من آيات على أن يمسك عن القراءة عند اسم أول نبي تقع عيناه عليه، ويكون ذلك هو الاسم المختار. وبما أن جُـلُ الأنبياء المذكورين في المصحف المكرم من بني إسرائيل فهذا يفسر شيوع أسمائهم بين من يقطنون الأجزاء الغربية من السودان. وربما كان الاختيار، في الجزء الغربي من البلاد، بكتابة أسماء على وريقات صغيرة في اليوم السابع من ولادة الطفل. وعادة ما يكون بعض هذه الأسماء قد اقترن في الأعراف السائدة بأيام معلومة فآدم مثلا يرمز ليوم الجمعة. ويقدم الفكي تلك الورقات للأم التي تختار واحدة منها فيقرأ الفكي ما كتب فيها ويصبح هو الاسم الذي وقع عليه الاختيار سواء كان ذلك المولود ذكراً أو أنشى. وفسى أجزاء من دارفور يطبق الفكي عملية " فتح الكتاب " حرفياً، ومن ذلك أن الاسم الذي وقع عليه الاختيار بهذه الطريقة الحدى كريمات أحد أعيان دارفور هو أول الآية السابعة عشر من سورة المطففين "ثم يقال"، لكن اسمها اختصر أو عُدَّل إلى كلمة "آية". وهذا الأسلوب شائع في ماليزيا أيضاً. ولعل الاختيار المباشر المبنى على التشاور هـو الأغلب على مجتمعات وادي النيل الأوسط، كما أن ما كان سائداً في الأجزاء الغربية من البلاد كاد أن ينقرض الآن.

### بنية الاسم عند العرب

ومثل ما حافظت الأسماء السودانية على الشكل والمضمون العربي إلى درجة كبيرة كانت بنية ما يدل على الاسم أو مكوناته أقرب إلى النسق العربي المكون من كنية، واسم ونسب أو نسبة. ولقب مثل "أبو العباس، عبد الله بن محمد بن جاد الله الجعلي، الخمجان". تتكون الكنية من كلمة أب أو أم مضافة إلى اسم الابن أو البنت مثل أبوبكر، أبوعاقلة، أم هاني، أم حَقَيْن، أم سُرة. وتشير الكنية أحياناً إلى بعض الصفات المعنويسة كأبي المعالي، أبي الخير، أبي الجن . أو الشكل مثل أبي قصة، أبي سسن، أبي فلج.

أوالزي (وما يقترن به) كأبي جلابية، أبي دليق، أبي عصاية. وبعض هذه الكنيات تشتهر ويكثر استعمالها حتى تصير اسماً.

والقصد من الكنية تكريم الشخص المخاطب وتبجيله. وربما كان في الامساك عن تكنية المخاطب شئ من الفظاظة وقلة الذوق. ويدل رواج الكنية وكثرة استعمالها في الأرياف على أنها تساعد في تحديد هوية المخاطب في حالة اطلاق أحد الأسماء واسعة الانتشار عليه مثل محمد، أحمد، على، أو عبد الله.

جرت العادة في السودان حتى وقت قريب أن يستعمل الأزواج الكنية في تخاطبهما ويمتنعون عن ذكر الأسماء صراحة فينادي الرجل زوجته ب "ياهوي" أو "يا أنت" وتنادي الزوجة بعلها ب " يا دا " (أي يا هذا) أو "يا أنت" وأحياناً تكنيبه باسم الابن الأكبر، وقد حكي الشاعر محمد سعيد العباسي (١٨٨٠-١٩٦٩م) جزءاً من تلك التجربة شعراً في قصيديدته "أرقت من طول هم بات يعروني" بقوله:

يقول لي وهو يحكي البرق مبتسماً \*\* يا (أنت) يا (ذا) وعمداً لا يسميني وينبئ عدم التسمية الصريحة هذا عن روح الاحترام المتبادل والخصوصية في التعامل بين الأزواج. ومما يذكر في هذا المجال أن الزوجة كانت حتى عهد قريب، لا تذكر اسم صهرها احتراماً، فإذا ما أطلق اسم الجد (والد الأب) على ابنها أعطته اسماً آخر أو لقباً، كالشيخ أو الحاج أو جدو، وربما غلب الاسم الجديد على الاسم الأصلى.

يأتى الاسم بعد الكنية مباشرة وهو أول ما يطلق على الطفل المولود حديثاً كما أوضحنا من قبل. وعادة لا يتغير هذا الاسم ويظل عالقاً بصاحبه ولكن يمكن تحويره والمتأثير فيه باستعمال صبغ التصغير أو باللقب. ومعظم الأسماء عبارة عن صفات مشتقة من مصدر اسم معنوي أو مادي مثل محمد والحسن وحليمة وثريا وريحان وكوثر، وبعضها عبارة عن فعل مثل: أيحي ويزيد، أو جملة مثل: فرحوله (أو فرحوا لها) والزين حرسنا، والله جابو (أي الله جاء به)، وكثير منها عبارة عن أسماء الله الحسني، أو غيرها مثل: عبد الله، عبد الرحمن، عبد الكريم أو عبد الخير وعبد السخى.

ويلاحظ أن مدى استعمال أداة التعريف يختلف من منطقة لأخرى ولكنه غالباً ما ينتشر في الأرياف ويقل في المدن، ومثال ذلك: الأمين، وأمين، والحسن، وحسن.

على الله المتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة وال المتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة و والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة والمتعادلة

الله وقد خطرت على معاد سبب السبود و الى استاه والذاتها قال على الله وقد على الله وقد على الله وقد على الله وقد الله وقد

المن النسبة فيعني فيها إلى يكون استمواب الدوريد إلى مكان الذالية (الوطر). الأحلل (القبلات الدورية الولية المنظمة المراسبة المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة الم

أَوْلَ اللَّهُ إِلَّهُ الْمُنْفِقِ } (وقد يُستعمل بغرض السخرية)، مصدره فلسرا

و الوضع الله الله المبلز بين من يستركون في الاسم، وربعة استمد الله يداراته من الاسم، وربعة استمد الله يداراته من الوضع الاجتماعي أو المسكلة وقد بكون الاستلاب المسلم الاجتماعي أو المسكلة وقد بكون الاستلاب المسلم الرباب العقاد. يترافق المرافق أو جعوبه الملهمة المعالمة المعالمة المرافق المسلم الملكة المالة أو الاصمى ومعن الانقاب الملكة أو المرافق المرافق الملكة المرافق الملكة المرافق المسلم الملكة المرافق الملكة المرافق المسلم المرافق المسلم المرافق المرافق المرافق المرافق المسلم المرافق المرافق المسلم المرافق المرافقة الم

المن السودانيون على بعض الألقاب الفديمة مثل الصديق بعد أسر المديرة والمديرة المنظمة المنظمة مثل الصديق بعد أسر المنظمة المنظمة المنظمة والمنظم مثل معملة المنظمة والسلام مثل معملة المنظورة المعظم، لحمد المعملة المعلمة والمعلمة المعلمة المعلمة المعلمة والمعلمة المعلمة المعلمة المعلمة والمعلمة المعلمة المعلمة المعلمة والمعلمة المعلمة المعلمة والمعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة والمعلمة المعلمة المعلم

إلى تتواشوة في السودان

يدر إلى الد ملك الفرق الناسع المهلاتي عند بناية دخول العرب في أعداد كدر في المسامي و المستلافة الله والمولاتي عند بناية دخول العرب في أعداد كدر في المسلمين السامي و المستلافة المسلمين و المسلمين و المسلمين و المسلمين و المسلمين و غير فها من المستعوبة المستحدين و غير فها من المستعوبة المرب المستحدين و غير فها من المستعوبة المرب المستعوبة المستحدين و غير فها من المستعوبة المستعوبة المستعوبة المستعوبة المستعوبة المستعوبة المستعوبة المستعوبة المستحدين و غير فها من المستعوبة المستعوبة

لبعض المفاهيم. ومع أن اللغة العربية قد نجحت في بسط سيطرتها على اللغات الوطنية في القرن السادس عشر في المنطقة الوسطى الواقعة بين الدبة وسنار، فإن مئات الكلمات القديمة والتعابير ذات الارتباط الوثيق بالبيئة والمجتمع ظلت مستعملة. ويبدو الأثر اللغوي المحلي واضحاً في أسماء الأماكن، وفي أسماء الأعلام على درجة أخف وربما كان السبب في ذلك أن أسماء الأعلام تمثل المفاهيم الدينية الجديدة والتي عبر عنها باللغة العربية.

في البدء تعايشت الأسماء النوبية وأمثالها من اللغات المحلية الأخرى مع الأسماء العربية. ويظهر ذلك جلياً في الأسماء المشهورة في كتاب الطبقات لابن ضيف الله، وفي أشجار النسب، وفي قوائم أسماء ملوك الفونج وسلاطين العبداللاب، وغيرهم من القادة. وكلما رجعنا إلى الماضي بعيداً عن القرن العشرين كانت الأسماء العربية الفصحي والإسلامية القديمة معروفة ودارجة، كما أن الأسماء المحلية النوبيه وأمثالها كانت أكثر وجوداً. وبمرور الزمن قلت الأسماء المحلية وانتشرت الأسماء العربية الإسسلامية ذات الجذور الراسخة أو العميقة في العربية الفصحي وفي العربية السودانية. ثم بدأت مرحلة جديدة تقترن بدخول الأسماء ذات الأصول المغربية أو التركية أو الفارسية، وأخيراً انتشرت الأسماء الحديثة. في الصفحات الآتية نقدم مسحاً عاماً لأمثلة من الأساماء المتواترة في السودان.

### أسماء صدرالإسلام

### أ. أسماء النبي صلى الله عليه وسلم

لا شك أن أكثر أسماء الأعلام استعمالاً عند السودانيين هو محمد، وأحمد بدرجة أقل، اسما النبي صلى الله عليه وسلم. وقد ظل هذان الاسمان دارجين منذ أن دخل الإسلام في البلاد. وتعليل ذلك التزام السودانيين بتعاليم الاسلام. وحبهم لنبيه حباً ربما فاق ما نجده في كثير من البلاد العربية والإسلامية. ومحمد مشتق من كلمة ح م د وزنه مفعل، وهو الذي أنثى عليه كثيراً بجلائل الخصال. (٢) ويجيء اسم محمد، أو أحمد، مركباً وذلك بإضافته إلى صفة أخرى مثل محمد الأمين، محمد الخير، محمد الحسن محمد النور، محمد الجميل، محمد صالح، محمد المهدي، محمد الحبيب، محمد زين (أومحمد زين العابدين)،

وأحمد الطيب، أحمد البشير، ولعل من أكثر الصيغ شيوعاً في السودان محمد أحمد، وقد صار هذا الاسم سمة على المواطن السوداني عامة ويكثر أيضا الجمع بين على ومحمد ليكون الاسم على صيغة محمد على.

ومن أسماء النبي صلى الله عليه وسلم الدارجة في البلاد المصطفى، الذي اصطفاه الله لحمل رسالة الإسلام، والماحي الذي قال عنه الرسول: "وأنا الماحي الذي يمحى بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمى وأنا العاقب الذي لا نبى بعده". (٤)

والراجح أن اسم "الحاشر" غير متداول في السودان بينما يرد "اسم العاقب" في ولايتي النيل والخرطوم، أما اسم الماحي فهو واسع الانتشار في المنطقة الواقعة شمال سنًا.

ومن أسماء النبي الدارجة في السودان "السراج" لإضاءته الدنيا بنوره ومحوه الكفر، و"المبشر" لأنه يبشر الأتقياء بالجنة، و"النذير" لأنه ينذر العصاة بالنار، و"الرحمة" لأنه كما وصف الرسول نفسه بأنه الرحمة المهداة، و"الفاتح" لفتحه من الإيمان أبواباً مغلقة، و"الأمين" أي الحارس، وقد عرف بهذا الاسم قبل البعثة النبوية، ومنها "الخاتم" لأنه خاتم النبيين، وكذلك "طه"، و"ياسين"، و"المدثر"، و"المزمل" و"المأمون". (٥) وصارت كنية الرسول صلى الله عليه وسلم "أبو القاسم" اسماً. وكذلك يسمى " أبو إبراهيم" إشارة إلى ابنه، و"أبو علامة" أي علامة النبوة. ولعل المقصود من "طيب الأسماء" الرسول محمد عليه أفضل الصلاة والتسليم، ومنها "عبد النبني"، "عبد الرسول" انتساباً إلى محمد صلى عليه وسلم.

ومن مشتقات محمد، وهي صيغ تمليح، محيميد ومحمدية وحميد وحميد وحمودة. واسم أحمد مشتق من الحمد ومن صيغه في السودان أحمد وأحيمد. ومن نفس المصدر محمود وهو كثير الشيوع ومن صيغته عبد المحمود و المحمود هو الله سبحانه وتعالى. ولمعل اسم حمد ومشتقاته من أكثر الأسماء انتشاراً، خاصة في البوادي والأرياف. وهي حمد، حميد، حمدان، حمدون، وهو لون من التمليح والتدليل يتكون بزيادة الواو والنون وتكثر هذه الصيغة في الأندلس وبلاد المغرب، وحمودة وحمدي "نسبة إلى قبيلة الحمدة"، وحمدي وحمدي وحميدة (اسم امرأة)، وحمادة (وهو أيضاً صفة تاميح المحمد) والأساء

الذات الأخبرة خلاف المتعماليا في الرئا و مصل والراجع انها دخت بعد الحيار الله كل الذات الأخبرة خلاف المتعماليا في الرئا و مسرق على المدال و حد الله و المدال (ا) و من صيغها إصافة حجد النهل - النيال مصلكر الرخاء في المدال و منيا حدث و المدال و منيا حدث و المدال و منيا حدث و المدال و منيا حدث المدال و منيا حدث المدال المدال المدال المدال و المدال المدال و المدال

ب . الاسماء العضافة إلى أسماء الله

من اكثر الاسماء شبوعاً في السودان اسم عدد الله و هن الأعدم السنوء؛ بعب مُصَدِّعَهُ في سِم المُجلالة، أو سا يُصَاف التي الأسماء المُحسني مثل عبد الرحس، عب الرحيم، عند لعني، عبد الملك، عند السلام، "عجد الكرايم، عبد الرازف، عبسدالعفار، عبد الحر، عبد الدائر، عبد الحبار،

والمدال طالعة من المماع الأعلام تبدأ بأسم أو يقعل وتضاف إلى اسم الجلال و مسيد و المدال المسلم المدال و المدال و المدال المدال المدال المدال و المدال المدال و المدال المدال و المدال المدال و المدال المدال المدال و المدال المدال المدال و المدال المدال و المدال المدال المدال المدال و المدال المدال المدال المدال المدال المدال المدال المدال و المدال ا

الله النوراد) وعبد الخبير الأسماء عدد الما عبد لنب و هنايير السماء السنوالي النادر من الأسماء عدد الما عبد لنب و هنايير السماء السنوالي الناد الما وه ويب المدين وعد أن الطبقات الما يحمد النب المعادل المنادر والمنات المنادر والمنات المن ضبط المناد المناد الما أنه الما أنه الما أنه المنادر والمناد المناد المناد المناد المناد المناد المناد والتاليين المناد المناد والتاليين المناد المناد والتاليين المناد المناد

ابنى بكر. وحرث العاد أن بدالق بعد الأداء اسم النبي والخلفاء الدالم السيدين على المرافق بعد المدالة المستدارة الخاروا التي يبياقي المسماع المالية المدالة والمدالة والمدالة والمدالة المدالة والمدالة المدالة والمدالة والمدالة المدالة والمدالة والمدالة والمدالة والمدالة والمدالة والمدالة المدالة المدالة المدالة المدالة المدالة المدالة المدالة والمدالة وال

ومن أسماء النساء الشائعة آمنة، أم النبي صلى الله عليه وسلم أو "بنت وهب" كاسم قائم بذاته. وحليمة مرضعته، وخديجة، وعائشة، وحفصة، وأم سلمي من أزواجه، وزينب، وفاطمة الزهراء (أو زهراء)، ورقية، وأم كلثوم بناته. ومن الأسماء أيضاً سكينة، ونفيسة وعاتكة وهند.

نكتفي بهذا القدر من الأمثلة إذ ربما يتعذر على المرء أن يحصى كل أسماء الصحابة والتابعين وعلماء المسلمين المنتشرة في السودان، وتدل هذه الوفرة من أسماء السلف الصالحين على تعلق السودانيين بهم، ولمعل تفسير ذلك هو معرفتهم الجيدة بسيرة رسول الله وتاريخ صدر الإسلام عن طرائق المدائح النبوية التي روجها مادحو المصطفى عليه الصلاة والسلام من الشعراء، أمثال: ود أبو شريعة، ود حليب، ود التويم، حاج الماحي، وطيفور (الطائر الصغير)، وود سعد، والصابونابي، والدقوني، وأبو كساوي، وحياتي.

ومن أسماء الأعلام الذي تحمل الطابع الديني أسماء الأنبياء صلوات الله أعليهم المذكورة في المصحف الشريف. وجُلُّ هذه الأسماء من أصول عبرية ويكثر استعمالها في غرب السودان ويأتي اسم سيدنا آدم في أول تلك القائمة، ومن صيغه أديم، أدمين، الدومة، إيدام، آدمو، أدماي، أدم الدين، أدم الرجال، آدم أبو البشر – والكنية الأخيرة تصبح اسماً قائما بذاته أحياناً، وتنطق في أواسط السودان أبشر. ومن أسماء الأنبياء كذلك إسراهيم، وينطق أيضاً بريمة؛ ويدلل إبراهيم بن إبراهومة أو برهوم، وكنيته السائدة في السبلاد أبوخليل؛ ومن أسماء الأنبياء إسماعيل، ويلفظ في بعض المناطق سماعين، وكنيت أبو السباع؛ وإسحاق ويلفظ إساغه في الغرب. ومن أسماء الأنبياء الذائعة في البلاد إدريس، يعقوب، يوسف، أيوب، صالح، يونس، هارون، موسى، سليمان، زكريا، يحيي، شعيب، داؤد، والخضر. ويندر استعمال نوح، هود، وذي الكفل. ومن أسماء الملائكة الشائعة مالك، ورضوان، وجبريل (تنطق أيضاً جبرين)، وترد بعض الأسماء اليهودية، ولكنها نادرة مثل شمعون، وشمسون، وشامير، وريما كان الأخير مجرد لقب.

ومن أسماء الأعلام المنتشرة في البلاد أسماء خلفاء بني أمية، عبد الملك، ومؤخراً معاوية، ومروان، والوليد. ومن أسماء بني العباس المنصور، المهدي، الهادي،

ارون (الرشيد)، الأمين، المأمون، المعتصم، الرضى، ومؤخراً، المتوكل، المعز، المعتز، وائق، ومن الأسماء المركبة، التي يرجح أنها قد دخلت البلاد إبّان الهجرات العربية المعردان، بعد أن انتشرت ألقاباً في السلطنة الأيوبية (١١٧٥-١٢٥٠م) والسلطنة مملوكية (١٢٥٠-١٠٥١م): نور الدين، قمر الدين، شيخ الدين، محيي السدين، كريم دين، نصر الدين، جلال الدين، نجم الدين، سراج الدين، ولي الدين. ويرجح أن انتشار مماء صلاح الدين، بهاء الدين، عز الدين كان متأخراً؛ كما أن الأسماء: آدم الدين، شياع دين (جد الشكرية)، زاكي الدين، شيخ الدين، ربما ندر تداولها خارج السودان. وقد لقب لل ملوك النوبة إسلاماً بسيف الدين في نحو عام ١٣١٧م.

### أسماء النوبية والحلية

يتضح من هذا العرض سيرورة الأسماء العربية الإسلامية في سودان اليـوم إلا سيادتها على الثقافة المحلية لم تكن كاملة، إذ أن كثيراً من الأسـماء المحلية ظلـت دهرة حتى عهد قريب. كما يستعمل بعضها اليوم ألقاباً أو أسماء للأسر التـي تنتـسب ها، ويمكن الكشف عن ذلك في أشجـار النسب، ويلاحظ أن معظم ما جمعناه مـن ماء من المؤلفات المعاصرة لسلطنة الفونج، ومن أشجار النسب والروايات الـشفوية، الت جذور نوبية. كما أن حرف الكاف يغلب على مطالعها، ولم نهتد إلا لمعاني النـزر ليل مما أوردناه من أمثلة. ولعل في ذكرها ما يشجع على المضي فـي الكـشف عـن

الاتها. والأمثلة هي: كردمان، كمبال، كجم، كجام، كبلو، كرفو، كدباس، كافوت، كتم، كشومه، كردمان، كمبال، كجم، كجام، كبلو، كرفو، كدباس، كافوت، كتم، كشومه، حتوش (أي جرة)، كشة، كوريب، كورينا، كوده، أب كريج (كريق)، كشيب (الشيخ سي ولد كشيب)، (^) كرسني، كيمر (أي أميرة)، كودي (جبال النوبة ومنطقة شندي)، كش، كنة، كَنَدّه، كوراك (صراخ)، كرانج، كبشور، كاب (حصن، ملجأ أو حمى ) مثل بالضعيف، كاب الرفيق، كاب الحجا، كاروري، كمتور (من أسماء الهمج، وزراء بالضعيف، كوه، (أبو) كَشَوّه، كُوشيه (اسم امرأة)، كرف، وكلمسيد، كمبلاوي، نج)، كُوقلي، كُوه، (أبو) كَشَوّه، كوشيه (اسم امرأة)، كرف، وكلمسيد، كمبلاوي، باي، كرجويل، كرداوي كندو، كرنكي Kurunky، كلس (تستعمل لقباً ومعناها شهم

ي) كرتوب (أي تكمش وتغضن جلده أو الثور الصغير) كير (فحل الإبــل)، والاســم

متداول بخد الدینکا بمعنی الدیر الفیاض؛ الکدرو، کتمبور (نوع من الطباء) کالکوم، کدوق، کدوك، الکریل، کروم، کرشوم، کجام (آلة للصید)، کبوش، کلول، کرشول، گذنبس (مکان ناقی فیه الأوساخ خارج القریة ویستعمل لقباً)، کومی (اسم امسراه)، کیجساب، کرک ال (ویجری مثلاً: کرکاب مطر بلا سحاب)،

ويرد خرف الكاف في أول كثير من أسماء القرى الواقعة على نهر النيل مثل، كرفس، كرمه، كبوشية، الكوه، كترانج، الكردة، كُمْر، كمير، كجبي، كورتي، الكرمة، كرفس، كرب، كجبي، كورتي، الكرمة، وفي غرب السودان أيضاً مثل: كارقيل، كالوقي، كثم، كيكابية، كلبس، كرنويه، كريكير، وكادوقلي.

ومن أسماء الأعلام المحلية ويغلب عليها الأصل الندوبي: ساتي (أي شيخ)، ذيري، (ذهب) قلينج، نقد (عبد)، نقد ألله، قبلي (أحمر) أرصد (ولعل مقطعها الأول الرائب بعضي ملك في اللغة النوبية، وينتشر الاسم بين الدناقلة والمحس، طميل أو طنبل داباي الصليا بابا تود) شنقير، (وتقطق شنقر أحيانا)، (وتعني ذهب أو نقود)، تكتوك، تفسي (ابن أو بنت الاخ أو الأحق بلغة الدناقلة)، سوركتي، سورج (نوع الخبر من مثل الحلو من اإلا أنه سميك في شكلة وكمية البهارات فيه قليلة)، تنقاري (أي الواقد من عرب النيل) مديل شله، شادول، شريول، وغيير، فنيف، قاقم، قيقم، قرشوم، دونه، الدوانه، تأور، عكون الذر الأحد) لدود (الأحد)، كير (قحل الإبل)، عصيب (الأحد، الفارس)، التلب (محصود الصفات)، عكولينة (نلبية إلى العنك البن: قصيب حلو المذاق) ميرم (أي أميرة في تشلط الفور)، ود عاشميق (ابف النخل)، عربيب (أي الشر هندي)، بقادي، بقاوش ، الجهليز ، جرفيدي داموس، شكله و هناك صنع تحمل جدور أ عربية مثل سسعدوك ، حسفوك ،

ومن النهاء البجه كجراي، فقدراي، أوشديك (الـشيخ)، أو هــاج (الحــاج)، أونور (النور)، نكسوب، أدروب (الأجمر)، أوكير (الخير)، أبو أمنة، أبو فاطمة، أبو علي، باكاش، بامكار، عائظة قبل (أي الجميلة)، هاستاي، أكد، دقال، كوداي، ابكليف، شـــنقولي، شنغراي، نيساي، وأوليات (أي علي بايا). تزخر أسماء سلاطين الفونج والفور، وتقلي، وكذلك القددة، وزعماء القبائل بمزيج من الأسماء السودانية الناتجة عن التمازج العربي والأفريقي تقافة وعرقاً. ففي سلطنات الفونج والفور وتقلي تمازج العنصران الأفريقي والعربي وتكاملا ثقافياً في بوتقة الحضارة الإسلامية ونجد خير دليل على هذا التكامل في أسماء مؤسسي هذه الممالك.

ويجمع اسم عمارة دونقس، مؤسس سلطنة الفونج الإسلمية، هذا التمازج: فالاسم الأول عربي والثاني أفريقي، وتتكرر نفس هذه الظاهرة على اسم مؤسس سلطنة الفور سليمان سولونق، الأول عربي والثاني بلغة الفور، وتعني العربي أو الأحمر. وكذلك في اسم قيلي أبوجريدة مؤسس مملكة تقلي، الأول نوباوي، وتعني الأحمر، والتاني عربي، ونجد نفس الوضع في بعض الأسماء مثل: حبيب نسي (ابن الأخ أو الأخت)، ونقد (أي عبد) الله. وظلت الأسماء الوطنية ممثلة في لغات النوبة، والبجة والفور وغيرها من اللغات المحلية تعيش جنباً إلى جنب مع الأسماء العربية لفترات طويلة. ولعل من الأمثلة التالية ما يدعم ما ذهبنا إليه.

تحوي قائمة سلاطين الفونج هذه الأسماء: عمارة دونقس بن عدلان، نايل (ولعلها من نال) عبد القادر، دكين، دوره (نرجح أن الاسمين الأخيرين غير عربيين)، أونسة (تحريف لأنس) عدلان، أحمد سيد القوم، بادى الأحمر، بادي أبوشلوخ، ناصر، رباط، نول، رانفي (وهما من أصل محلي) وإسماعيل.

ومن أسماء وزراء الفونج الذين عرفوا بــ: "المهمج" محمد أبو الكيلك، محمد أبو الريش، بادي، رجب، كتو، كمتور، محمد أبوريده، وارداب.

## أ. ملوك العبداللاب (٥٠١ م-١٨٢١م)

كان ملوك العبداللاب شركاء لسلاطين الفونج في إدارة الدولة، وكانت الأصول العربية أغلب عليهم، كما أدي تحالف الأسرتين الحاكمتين إلى تشجيع التصاهر بينهما ومن تم تشابهت أسماؤهم إلى حد ما. ومن أسماء ملوك العبداللاب: عبد الله جماع، عجيب المانجاك (لقب ملوك العبداللاب، وينادي من يلقب به مانجل، (والراجح أن الكلمة ليست عربية الأصل)، ويلقب أيضا بالكافوته؛ عجيب، رأس تيره، عثمان محمد العجيل،

(ويروي العقيل أيضا) خضر، عبدالله البرنس (لعل البرنس، من أصل لاتيني، ومعناها الأمير فإذا صح ذلك تكون من أقدم ما دخل العربية السودانية من تلك اللغة)، هجو (وهو لهجة محلية لكلمة حاج)، عريبي (تصغير عربي)، حمّاد، مسمار، ناصر، حمد السميح، بادي، عجيب الفيل (لقب كذلك لضخامته)، دياب بن نايب، ومحمد الأمين.

ومن أسماء العبداللاب أيضاً شمام، نايل، بقوي (لعله نوبي الأصل)، طبال، أونسه وهما من أسماء الفونج، ومنها شاور، ولم يشتهر هذا الاسم خارج قبيلة العبداللاب، وهو اسم واحد من آخر وزراء الدولة الفاطمية. ومن أبناء عبدالله جمّاع: إدريس، أنقر (جد الإنقرياب)، ومحمد ديومه (جد الادركوجاب) ويرجح أن الألقاب الثلاثة للأسماء الأخيرة ذات أصول غير عربية.

# ب. ملوك الفونج ( ١٥٠٤ - ١٨٢١)

21/2×,

في جزء من دراسته الطريفة عن سلطنة الفونج أبان الدكتور جسي سبولدنق Jay في جزء من دراسته الطريفة عن سلطنة الفونج أبان الدكتور جسي سبولدنق Spaulding أنه من الممكن التعرف على وضع الشخص في المجتمع من اسمه وذلك بدراسة للوثائق القانونية، وحجج امتلاك الأراضي، وقوائم أسماء السلاطين، والمستايخ والعلماء والتجار، وفواتير البيع. وتعطي القوائم الأربع التالية فكرة عما توصل إليه من أمثلة: (١)

(۱) أسماء النبلاء: وتشمل أسماء سلاطين الفونج، وشيوخ العبداللاب (مانجل) ومن يحملون ألقاب: ملك، أرباب، أو شيخ. وتشير أسماء الفئات الثلاث إلى ذوي المناصب السياسية من زعماء القبائل والقادة الإداريين في الدولة أيضاً، فمن أسماء الفونج: عمارة، بادي، رباط، دكين، أونسه، طمبل، عدلان. ومن أسماء العبداللاب: عجيب، العجيب، العجيب، ضياب، مسمار، شاور، شمام. ومن أسماء الهمج: رجب، تكتك، كامير، كدنب، ومن أسماء الشنابلة: شنبول، سبت، كتان، قنديل.

ويلاحظ أن هذه القائمة تجمع بين الأسماء العربية الصريحة والأسماء الإُفريقية، وربما كانت الأولى أغلب عليها. ﴿

(٢) أسماء الطبقة الوسطى: أختيرت أسماء الطبقة الوسطى من رؤساء الدوائر القانونية، من الكتبة والشهود، في المدن الرئيسية مثل سنًار وقرّي (والحلفاية) وتشمل: إبراهيم، أبو زید، أحمد، إدریس، آدم، إسحاق، أمین، بابكر، بشیر، حسن، حمد، خالد، سلیمان، صادق، صالح، طه، الطیب، عبد الله، عبد الرحمن، عثمان، عمر، علی، عیسی، محمد، مصطفی، موسی، هاشم یوسف.

ويلاحظ أن جُل أسماء هذه القائمة عربية وتشمل بعض أسماء النبي محمد صلى الله عليه وسلم، وأسماء عدد من الصحابة، وأسماء عشرة أنبياء ورد ذكرهم في القرآن الكريم، وتعكس هذه الأسماء غلبة الثقافة العربية الإسلامية على هذه الفئة.

(٣) أسماء العامة: بلّه، برّ، تبريب، جبر جل، جقدول، حلحول، درماس، دلق، دنقه، دوبه، دوقل، دوکه، دونسه، سبوبه، سکوته، سکوده، سوریت، شکاك، شکوله، شمام، شنکوکه، شنون، شوّار، عاط، عیرصد، علّتود، فلتوب، قدوره (تصغیر عبد القادر)، قنوب، کبر، کدری، کدنیه، کدنیه، کرادم، کردقل، کرنقل، کریکری، کریب، کیشوس، کشنب، کیکول Kaikol، کلشوب، کمیر، کمون، کمتیری، کند، کننان، کوداب، کنداب، ماریت، مربوده، نقوله، وتی، ودیده.

ويلاحظ أن جل هذه الأسماء من أصول أفريقية وأن الأسماء العربية بينها لا تتجاوز الخمس، ويبدأ كثير منها بحرف الكاف، وجلّ الأسماء الإَفْرِيقِية من بينها قد اندثر الآن.

(٤) أسماء الرقيق: الله جابو، أمّ دقوس، جبلي، جاد الكريم، خادم الله، خير السيد، ريش، رزق الله، روقه، زايد المال، سعد الله، سروره، صبّاح، شول، صـ باح الخير، الصبر فضل، الصبر نعمه، طيب العُشرة، عبد السيد، فضل الكريم، فضل المولى، قسم السيّد.

روتجمع هذه الأسماء بين بين الأصول العربية والإفريقية، إلا أن الأصل الأول أغلب؛ كما أن بعضها ما زال مستعملاً ولكن دون أن تلصق به صفة العبودية. وحقيقة الأمر أن هناك كثير من التداخل overlap بين أسماء النبلاء، والطبقة الوسطى، وطبقة العبيد، إلى حد ما، ولكنها غير معتبرة اجتماعياً. وتعكس كل هذه الأسماء التي ذكرنا أن الثقافة الإفريقية، ممثلة في أسماء الأعلام، كانت ما زالت تتمتع بشيء من الحيوية إبّان عهد سلطنة الفونج الإسلامية.

# ج. ملوك تقلي (١٥٣٠ -١٨٢١م)

تقع مملكة تقلي في الجزء الشمالي من جبال النوبة، وكان انتشار العرب في وديان تلك الهضبة تدريجياً. وقد أدى ذلك الوضع الجغرافي إلى بطء التواصل بين الثقافتين النوباوية والعربية حتى نشأة مملكة تقلى في منتصف القرن السادس عشر.

ومن أسماء ملوك تقلي: قيلي أبوجريدة (وتسبق كلمة قيلي معظم الأسماء كنعت ملوكي، سابو (ولعلها ذات صلة بشجر أم سابو الذي ينتج الصمغ) عمارة، عون الله أبو قرون، عمر أبو زنتر (لعلها نوباوية)، إسماعيل، أبكر ومنهم آدم دبالو. وكان السلطان قيلي أبو قرون قد تزوج الأميرة عجايب أم شيلة (الشيلة ما يهديه العروس لعروسه من متاع) بنت رباط سلطان الفونج. (١٠)

# د. سلاطين القور والمسبعات

تقع سلطنة الفور (١٦٥٠-١٩١٦م) في الجزء الغربي من السودان، حول جبل مرة. وفيها تشارك القبائل العربية المجموعات الإفريقية التي يمتد موطنها حتى أطراف الغابات الاستوائية، وقد تمكن فرع من الأسرة الحاكمة، ويعرف بالمسبّعات من انشاء مملكة (١٦٦٠-١٧٥) شرق دارفور، امتد نفوذها على السهول الواقعة شمال جبال النوبة."

ومن أسماء سلاطين الفور وأمرائهم: سليمان سولونق، موسى، أحمد بكر، محمد، دوره (والاسم الآخير ليس بعربي)، أبو القاسم، محمد تيراب (أي البذور، والكلمة فوراوية الأصل وهي كناية عن الكرم)، عبد الرحمن الرشيد، موسى عنقريب (وهسو سرير منسوج من الجلد، وتوجد هذه الكلمة في اللغتين النوبية والفوراوية)، والحاج إسحاق، محمد الفضل، عمر ليل lel (أي الحمار بلغة الفور)، هارون، إبراهيم قرض، حسب الله، سيف الدين، دود بنقا، زكريا، أبو الخيرات، حسين، أبو مدين، دليل، وعلى دينار.

وتحوي قائمة ملوك المسبّعات محمداً، دنقل، عيساوي، هاشماً. ومن أمرائهم خميس وجنقل.

#### ه. الجعليون

ينتشر بين أسماء الأعلام في قبيلة الجعليين، ذات الأصول العربية العربقة التي يعيش أبناؤها بين ملتقي النيلين وملتقى نهر أتبره، خليط من الأسماء العربية والمحلية وتدل شجرة نسبهم التي استقينا منها هذه الأسماء أنهم من أكثر المجموعات القبلية تمثلاً للثقافة العربية، كما أن كثيراً منها يجمع بين أسماء الجدود والملوك.

تبدأ القائمة بالمك نمر (وكلمة المك يرجح أنها اختصار لملك بحذف اللام، وهي ظاهرة تتكرر في ود، وقُتُ بمعنى: ولد، وقلت على النوالي) الذي عارض الفتح التركي المصري عام ١٨٢٠م. فهو المك نمر ولد الأرباب (جمع رب، وتستعمل الأرباب للدلالة على المفرد وجمعها أرابيب، والأرباب لقب بعض الحكام في عهد الفونج ولعل الكلمة ذات أصل نوبي وهي مكونة من أور أي ملك وباب وتعنى الكاهن؛ أي الملك الكاهن)، محمد ولد الملك عبد السلام، وكانوا قد انتزعوا الملك من أبناء عمومتهم الذين يعيشون في المتمة، وذلك بعد موت سعد ولد أدريس ولد الفحل ... ولد عبد السلام. وممن ملك من أو لاد عبد السلام وأحفاده سعد، يونس، سلمان، أدريس، الفحل، ضياب، كمبلاوي، بشارة، وعبد السلام بن عبد الدائم بن عدلان بن عرمان بن ضواب بن غانم بن حميدان بن صبح بن مسمار بن سرار بن حسن کردم (لفظ نوبی) بن أبو الدیسی بن قضاعة بن عبد الله حرقان بن مسروق بن إبراهيم جـعل (جد المجموعة، ويرجح أنه عـاش فـي مطلع القرن السادس عشر)، ومن أحفاده تررَّجُم (اسم محلي)، سمرة، سميرة، سعد، الفريد، رباط، نبيه، حميد، النوام، حمد الأكرت (وهو لفظ محلى يعنى القصير الأذنين)، وشايق (جد الشايقية) حسب الله، مطرف، غنوم، محمد، مك الزين، جميع، جموع، حميدان، منصور، مكابر، زيد، نصر الدين، شاع الدين، عبد العلى، مسلم، جبل، جبر، عدلان، سعيد، عبد ربه، شبب، بوباي، عبد الدائم، عبد المعبود، نافع، نفيع، أبو سليمة، عبده، يوي (وربما كان اسما نوبيا)، نذير، عبدالرحمن، بادقس وكنــه (والكلمتــان الاخيرتــان نوبيتان)، وبعشوم (بجاوية). (١١) ويلاحظ قلة الأسماء المحلية في هذه القائمة التي تمثل صفوة عربية إلى درجة كبيرة. ولعل من أكثر الأسماء شيوعاً عند المجموعة الجعلية ومعظم عرب البادية، عدا محمد وأحمد ومحمود، وعلى وعبد الله وعبد الرحمن وعبد الرحيم وعبد الكريم ومثيلاتها من الأسماء المركبة، هي: العباس، الطبب، الطاهر، الخير، الأمين، سعد، مساعد، عمر، عثمان، بابكر (أبوبكر)، الزبير، عمّار، خالد، المامون، المنصور، حمرة، الفصل، الفاضل، المبارك، المختار، قنديل، المكي، المدني، التوم (أي التوأم)، الرين، الناجي، الناصر، النعيم، عرمان، نافع، الأبوابي، ومن أسماء البادية: النعمان، علوان، عليان، فضل الله، فضل السيد، حمد، نافع، نفيع، سعيدان، والصديق، ومعظمها صفات جميلسة ذات دلالة تفاؤلية أو رمز لمعان سامية.

ونسبة لقلة ذكر أسماء الأمهات في أشجار النسب نورد أسماء أمهات السبيخ الفحل الطاهر الفكي نموذجاً لأعلام النساء عند الجعليين قبل القرن العشرين. فأمه ريا بنت آمنة بنت هجيتي (علها تمليح له: هجوة) ووالدة أبيه النخيل (تيمناً بنخل المدينة المنورة) بنت صلحة بنت هجوة بنت الرقاقة، وأخواتها الجاز (نسبة للزيت الذي تسرج به مصابيح المسجد النبوي)، وهدى. أما جدته لأبيه ففاطمة بنت أنعام بنت زينه ومسن جداته الأخريات فاطمة ورابحة. (۱۲) ومن أسماء الجعليات: جودلية، الريلة (ظبية)، بنونه.

ويبدو أن العرب الذين دخلوا السودان عن طريق مصر قد حملوا معهم بعض أسماء النساء التي كانت سائدة في العهد المملوكي، ولعلها كانت تمثل نمطا رفيعا في المجتمع المصري وهي: ست النساء، ست الجيل، ست الناس (وكانت اسم إحدى نساء بلاط سيف الدولة الحمداني)، ست البنات، ست الحسن، ست النفر، ست أبوها، ست اليمن، ست الأهل، ست الدار، وستنا. ومثلها نور الشام، نور المدينة، وأرض الشام.

### أسماء المتصوفة والأعلام

أدى تدفق الفقهاء والمتصوفة وانتشار المعارف الإسلامية، منذ القرن السمادس عشر، إلى تعميق المفاهيم الدينية، وإلى الرغبة في اتخاذ أسماء دينية تمثلاً بقسيم أولئك الدعاة وتيمناً وتبركاً بهم. ومن أكثرها ذيوعاً أسماء الأولياء والصالحين كالسيخ عبد القادر مؤسس الطريقة القادرية، الجيلي أو الجيلاني (أو الكيلاني)، ومن أتباعه في السودان العركيون، ومنهم: عبدالله، عركي، دفع الله، حمد النيل، عبد الباقي، الطريفي،

يوسف (أبو شرى)، تاج الدين، وشيخ إدريس (ود الأرباب)، ومحمد الهميم، العبيد ود بدر، المكاشفي، الكباشي، وود حسونة. ومن المتصوفة أيضاً: الشاذلي (المشاذلية)، وأبو مدين، والمجذوب (المجذوبية). ومن أسماء مريديه وأحفاده: حمد، جلال الدين، قمر الدين، النقر، قنديل، الأزرق، الطيب، الطاهر؛ عبد الكريم السماني (السمانية). ومن أسماء أتباعه: أحمد الطيب، البشير، محمد شريف، نور الدائم، قريب الله، محمد الفاتح، أبوصالح، عبد المحمود، برير، زين العابدين، الياقوت، حسن الحفيان، ثم معروف الكرخي، أحمد البدوي (الأحمدية)، أحمد الرفاعية)، وابراهيم الدسوقي (الدسوقية)، وأحمد بن إدريس (الأدارسة)، ومن أشهر أسمائهم: ابن وإبراهيم المسوقي (الدسوقية)، وأحمد بن إدريس (الأدارسة)، محمد الحافظ ومحمد الفاتح. وكذلك محمد عثمان الميرغني (التجانية)، ومن أسمائهم: محمد الحافظ ومحمد الفاتح. جلابية، الغرقان)، سر الختم، تاج السر، جعفر، المحجوب، بكري، هاشم، علي، المحد، مريم، علوية ونفيسة. محمد أحمد المهدي (الأنصار) ومن أسماء أبنائه وأحفاده أحسد، مريم، علوية ونفيسة. محمد أحمد المهدي (الأنصار) ومن أسماء أبنائه وأحفاده ألمهدي (الهندي)، عبد السرحمن، حامد. وسف الهندي وعبد الرحمن، إبراهيم، حسين، زين

ومن أسماء العلماء، مالك، أنس، البخاري، الشافعي، حنفي، الغزالي، السبكي، بن تَيميّة، الشعراني، الصاوي، الأمير، العدوي، الباجوري، الدرديري، السالك، الجنيد، عليش والدباغ. وقد اقترنت جُلّ أسماء فقهاء المالكية بالعمراب، أحد فروع الجعليين.

لعابدين. أحمد ماضى أبو العزائم (العزمية) والسنوسي (السنوسية).

ونقل الحجيج السوداني كثيراً من أسماء الأماكن المقدسة في الحجاز وأسبغوها على ذويهم تيمناً وتبركاً، وراج جُلّها بين النساء. ومنها: مكة، مدينة، عرفة، مني، مروة، زدلفة، زمزم، البقيع، الروضة، الشباك (شباك الروضة الشريفة)، الحرم، بنت الحرم، رسالة (أي الرسالة المحمدية)، الصفا، نخل المدينة، النخيل، الزيارة (أي زيارة رسول)، ختمة (ختمة القرآن)، المتن، السهوة (حجرة السيدة عائشة المجاورة للروضة شريفة)، (۱۳) طيبة (ولعلها إشارة إلى المدينة المنورة).

ومن أسماء الرجال: المكي، المدني، المكاوي، القرشي، حجازي، التهامي، وتنتسب بعض هذه الأسماء التفاؤلية إلى الجنة أملاً في بلوغها، وتشمل: فردوس، دار النعيم، دار السلام، دار الخلود، دار الجلال، كوثر، نخل الجنة، النخيل، دار السرور، وكلها من أسماء النساء.

وهناك أسماء ترجع أصولها إلى عهد السلطنات الإسلمية، إضافة للأسساء العربية الإسلامية التي غلبت على البلاد حيث انتشرت التعاليم الإسلامية والثقافة العربية. والأسماء التي سنعرض لها يرجح أن أصولها وانتشارها يرجع إلى عهد سلطنة الفونج والممالك الإسلامية المعاصرة لها، وقد اقترنت بمناطق جغرافية معينة إلى درجة كبيرة، ومازال جُلها مستعملاً حتى يومنا هذا. وتغلب على هذه الأسماء، التي ازدهرت في تلك الفترة، الصبغة السودانية كما أن بعضها ندر استعماله خارج البلاد.

## أ. سلطنة الفونج الإسلامية وشاطئ النيل

من الأسماء التي انتشرت في ذلك العهد وامتد تواترها حتى الوقت الحاضر: النية (القصد)، اللينة (وتعني الفتاة الجميلة)، كتيرة (كثيرة)، بياكي (ولعلها فونجاوية الأصل) بنت المك، بنونة (يكثر في مناطق الجعليين، ولعل المكلمة صلة بالبنونة، وهسو غناء العروس عسند الرباطاب)، التاية، بخيئة (أي محظوظة وهي فارسية الأصل وتصغيرها: يخيئة العروس)، مهلة، فرحولة (أي فرحوا لها ويكثر هذا الاسم في ديار الجعليين)، فرحين، فرهيد (أي امتلات نضارة)، مهيرة (أي الحرة الغالية من النساء)، (١٤) وينبية (تصغير زينب، وتكثر في مسنطقة دنقالاً)، صندلية (عطر من الصندل)، دهباية (تصغير ذهب)، زهرة (أي الزهراء، تيمناً بالسيدة فاطمة بنت الرسول)، بتول (وتدلل بنولة)، أم الكرام، أم الحسين، النومة (وهي إحدى التوأمين)، أم الكرام، أم نعيم، مياسسة، بنت المني، سوق المني، لؤلؤة، جابرة، نصرة، مقبولة، حواء، مريم (وتدلل مريوم)، شغبة (شاعرة من المرغوماب)، غبيشة (من الغبشة، أو الخشونة)، نزهة، عجبت، العاجبة، عجابب، عجب سيدها، تاجوج، اللقية، أم بلينة وبلاله (وكلاهما من بل أي رطب بالماء)، السارة، السريرة، أم سر، أم سرور، سريتي، سرينا، مسرة؛ الحميرة (أي الحميرة (أي في حماء)، الحميرة، كودي النبي (أي في حماء)، الحميرة)، الجودلية، حد الزين (نهاية الحسن) حد الريدة حوى النبي (أي في حماء)، الحميرة)، الجودلية، حد الزين (نهاية الحسن) حد الريدة حوى النبي (أي في حماء)،

, A )

الحرة (الحسيبة، خلاف الأمة)، ضوينا، عوضية، كنونة، الكنية، أم كنين، والكنينة، بـت (بنت) مبيوع، ست العول، وأم العول.

ومن أسماء الرجال التي ترجع إلى نفس الفترة السريّة (السدي أراح)، الجاك (وتبدو كأن مصدرها من الجملة: "الذي جاءك"، لكني أرجح أنها تحريف لاسم أجاك الدينكاوي)، سند (يكتّر بين العبابدة)، سنادة من (أسماء الفونج)، بان النقا (الذي بان نقاؤه وصفاؤه)، الخواض، دفع الله (ولعل مصدره الآية الكريمة: "ولو لا دفع الله الناس بعضهم ببعض نفسدت الأرض"، (١٥) دفع ألسيّد (أي السيد)، سمساعة (ولعلها مأخوذة من سم ساعة أي السم الذي يقتل فوراً)، الفكي (النطق المحلي لفقي، أي الفقه أو الفقيه)، (١١) مقبول، دشين (تصغير دشن أي القبيح)، الوداعة (ما أودع إلى الله، ومنها وداعة الله)، العشا (من يعشي الجائع ويرفد الضيف ويرجى في النائبات)، الحقيان، وقيع الله، حمدنا الله، حمد الله، حمد النيل، دوليب، باشري (ولعل مصدرها بشر، ومعناها أيضاً الصمدن الكبير)، باسبار (أي سابر لعمل متعمق فيه)، (١٠) بركات، الخير، الناير، الباهي، المليح، الطريفي، نطق كلمة حبة باللغة الإنجليزية seed)، بركات، الخير، الناير، الباهي، المليح، الطريفي، وورّق.

ومن نفس الحقبة نجد بعض أسماء الأعلام يغلب عليها التفاول من عطاء وتوكل وجود وغير هذا من الصفات الحسنة، وتبدأ بكلمة واحدة مثل: فضل، حسب، جبر، فتح، وعوض، ضوء، ونور، وكلها تعكس الرضى بما قسمه الله تعالى والأمل فيما يغدقه عليهم من خير ونماء. وفي الأعم الأغلب فإن هذه الأسماء تتنشر في الأرياف وبين عامة الشعب. منها عطا، عطا المنان، عطا السيد، عطا الله، عطية، عطية الله، العطايا، عطيات إلم أق)، الفضل، الفضلي، فضل الله، فضيل، فضول، الفاضل، فضل المعليات اللهيد، فضل الكريم، فضايلو، فضل الرحام، الفضل الكريم، فضل الراجي، فضل المرجي، عبد الفضيل، عطا الفضيل، حسب الله، حسب الله، حسب القادر، حسب النبي، حسب الباري، حسب الدائم، حسب الكريم، حسب القوي، حسب النور، حسب الرسول، حسب، حسبو (أي حسبه باشباع الهاء)، وحسوبه. ومنها جاد الله، جاد السيد، جاد المناتي، جاد النبي، جادين، جودة الله، وجوده، وكسيدلك جبر

104

أو جبر (من جبر أصلح، أغني، والجبارة هي العماد)، جبر الله، جبر الدار، جبارة، جبارة الله، جابر، جبورة، جاه الله (الجاه والمكانة وعلو المنزلة)، جاه النبي، جاه الرسول، ومنها جاب الله، جيب الله. ومنها خير الله، وخير السيد، ومنها قسم الله (أي ما قسمة الله وأراده)، قسم السيد، قسم، قسمة، قسومة، قسم الباري، قسم الخالق، قسيم الريد (لقب، من تقاسيم الحب والريد). ومنها البلال (من بل أي لين ورطب)، بلل السَّيب، بلَّــه، بلولــه، بليل، فتح الله (أي علم ونصر)، وفتح الرحمن، فتح العليم، فتيح، وحديثًا، فتحي وفتــوح، (وفتوح؛ وعوض (أي أعطاه الله عوضاً)، عوض الله، عوض السيد، عوض الكريم، عوض الجيد (العنق)، عوض الباريء، عووضة، عوضين، عويضة، وعواض (وتنتسسر في منطقة كسلا)، كنون (محقوظ ومستور)، ود كنان، الكنين، وكننسي، زيد، أبوزيد، زيادة، زايد، زياد، يزيد، وأبايزيد (في منطقة المحس وشمالها حيث دخل الاسم في عهد الخلافة العثمانية)، صبح (من أجداد الجعليين)، صباح، صباح الخير، صباحي، مصباح، وصبحى (الذي عرف في البلاد بعد الفتح التركي المصري)، رزق الله ( ما رزقه الله )، رزق، مرزوق، زروق، عبد الرازق، عبد الرزاق. ومنها: بشرى، بشير، بشرية (إمراة) بشارة، والبشاري (نسبة إلى قبيلة البشاريين). ومنه: الضو، الضوي، الضي، المنصوي، ضاوي، ضو البيت، ضو الجماعة، ضي النور، وكذلك ضوّه، وأم ضوين، ضوينا (إمِرأة)، النور، نورين، نوري (انتشر حديثاً)، منوّر، نور الجليل، سعد النــور، سعــــيد النور، سراج النور. وللمرأة: نور الشام، نور المدينة، نورا، وأنوار، والأسمان الأخيران استعملا مؤخر أ.

وتغلب الكني والألقاب، وأحياناً النسبة، على أسماء السودانيين حتى تحل مكانها أو تصير بمثابة اسم الأسرة أو العائلة كما هو الحال اليوم. ومعظم هذه الكنى لم تعط لحاملها نتيجة تسميته باسم معلوم، كأن يكون أبو يعقوب إن كان اسمه يوسف، أو عرف به عند مخاطبيه تأدباً واحتراماً له، بل الراجح مما اكتسب في مسيرة حياته نتيجه تطورات طرأت عليه في جسمه، سلوكه أوعمله. ومن ثم تكتسب الكنى السائدة اسم الابن أو البنت، الصفات الجسمانية أو اللون، أو بعض السمات الفكرية، أو الزي، أو الزينة أو المهنة مثل: أبو قرين، أبو عركي، أبو عاقلة، أبو حليمة، أبو نفيسة، أبو صحفية، أبو

شكيمة، أبو كلام، أبو قوة، أبو جن، أبو نيران (كناية عن الكرم)، أبو شريعة، أبوريدة، أبو خيرات، أبو سن أبو سنون، أبو شعر، أبو سنينة، أبو سبيب، أبو دقن، أبو قصة، أبو قصيصة، أبو قُجة (شعر الناصة عندما يطول)، أبو قرون، أبو قرين، أبسو شامة، أبسو رأس، أبو عضل، أبو فلج، أبو جبة، أبو الجوخ، أبو شملة، أبو كساوي، أبسو كربوس (نوع من الأحذية)، أبو حجل، أبو سوار، أبو دليق، أبو شلوخ، أبو قناية (عصا من القنا)، أبو نبوت (عكاز)، أبو عصا، أبو دبوس (عصا من الحديد)، أبو جميزة (شجرة كبيرة ظليلة ذات ثمر كالتين)، أبو الفرخات (جمع فرخة، وهي الأمة)، أبو البسر، أبوعجاج (الغبار)، أبو روف، أبو الكل، أبو الريش، أبو عقرب، أبو شوك (القنفذ)، أبسو دنائسة (نائة) أبو درق (السلحفاة)، دابي الليل، أبوندوده ومثلها ولد الملود (آلة حش، وهو مسن (نائة) أبو درق (السلحفاة)، دابي الليل، أبوندوده ومثلها ولد الملود (آلة حش، وهو مسن أسماء الفونج)، أم نوفل (من نفل، كثيرة العطاء)، منوفلي، ولد نواوي، ولد هدوي، ولد فزع (أي من ينصر ويغيث)، ولد هنونة، ولد آية (من أسماء الفونج)، ولد الريف (أي مصر)، ود شلعي (اسم رجل، اشتهر به شلعي ود كيوات زعيم قبيلة الحسانية، من شلع: مصر)، ود شلعي (اسم رجل، اشتهر به شلعي ود كيوات زعيم قبيلة الحسانية، من شلع:

ومن الألقاب ما يستمد دلالته من المهنة التي اشتهر بها حامله مثل القاضي المفتي، الخطيب، الإمام، المأذون، العالم، الحافظ (لكتاب الله)، فارس الكتاب، الفقيه، الفكي (أي الفقي أو الفقه، معلم الفقه)، الفقير (المريد الصوفي)، المادح (مادح رسول الله صلى الله عليه وسلم) الشاعر، السيد والشريف (وكلاهما ينتسبان إلى الحسس والحسين سبطي رسول الله)، الأرباب (لقب حكام سلطنة الفونج)، الشيخ (لقب للحكام ورجال الطرق الصوفية)، العصمدة، المقدوم والشرتاي (لقبان يشتهران في دارفور)، المقدم (رتبة في الطرق الصوفية في السودان)، السلطان، المك (أي ملك، وجمعها مكوك وهم حكام الأقاليم في عهد الفونج)، العقيد (قائد الجيش والقوم)، المانجل (اقب ملوك العبدالله)، الخبير (خبير القافلة التجارية ورئيسها)، الحدربي (نسبة إلى الحدارية، وهم من الحضارمة والبجه وقد الشتهروا بالتجارة بين موانئ البحر الأحمر وشواطئ النيل السودانية)، جلاب (من جلب، وجمعها جلابة، الذين يعملون في تجارة القوافل)، الجسلاد

ومن الألقاب المستحدثة بعد العهد التركي المصرى: الباشا (رتبة رفيعة في الجيش التركي)، البه أو البيه (أي البيك رتبه في الجيش التركي)، السنجك (سنجق وتعني الراية في الجيش التركي وذات دلالة إدارية وقد انتشرت بين السابقية)، أفندي (سيد، دخلت السودان من اليونانية عن طريق التركية)، (١٥) الكاشف، والبرقدار (ولعل أصلها بيرق دار: حامل العلم، أو حارسه).

ولما كانت سلطنة الفونج الإسلامية مركز الشعاع إسلامي مهم فإن كثيراً من أسماء الأعلام، أنفة الذكر، قد وجد طريقه إلى المناطق الأخرى من البلاد ومن شم أصبحت هذه التقسيمات الجغرافية السياسية، سالفة الذكر، مجرد مؤشر لما قد يحدث.

## ب. سلطتة تقلى ومنطقة جبال النوبة

من الأسماء الخاصة بتلك المناطق: كوكو، تيه، كربوس، سابو، دوره، موجه، كنده، شيبون، وإيدام (ويرجح أنها من أصول نوباوية) ومنها أدهم، هنود، رحال، شاش، نايل، المربود، أبو سدر (صدر)، عمارة، أبوشول، مد الشطة، عطرون، برمه، وغبوش، ومن أسماء النساء اللينة، عجابب، الجنة، الوقية (أوقية الذهب).

### ج. سلطنتا الفور والمسبعات

سيطرت هاتان السلطنتان على أجزاء كبيرة من إقليمي كردفان ودارفور. ومن الأسماء المتواترة فيها عساكر، عقيل، بابو، مادبو (وربما كانت ذات صلة بمودب أي معلم المنتشرة في غربي بلاد السودان)، أم بدة، فضل الحسنة، الغزالي، الخواف، فضل المرجي، يونس الدكيم، الزاكي طمل (وتشير الأسماء الأخيرة إلى قادة من دولة المهدية)، ماهل، أبو جنة، خاطر، سبيل، عديل، الغالي، مالك، بدين، مكين، البخاري، كُبُر، أدهم، عكّام، منزول، بوشي، تبن، تيما. وكما وضحنا من قبل فإن أسماء الأنبياء، صلوات الله مسلاعليهم تكثر بين مواطني غرب السودان.

#### أسماء الموالي والجواري

كره العرب قديما تسمية أبنائهم بأسماء تدل على الصعف والتراخي لغوياً فأعطوهم الأسماء الخشنة والمنفرة كأسد وصخر، ومرة، وجاء في كتاب الاشتقاق لابن دريد: "وأخبرنا أبو حاتم السجستاني، قال: للعتبي: ما بال العرب سمت أبناءها بالأسماء المستشنعة وسمت عبيدها بالأسماء المستحسنة، فقال لأنها سمت أبناءها لأعدائها وسمت عبيدها لأنفسها". (١٩) ومن أسماء الموالي هذه مسعود، بدر، مرجان، أم الخير، وريحانة، وهي أسماء مليحة تبعث التفاؤل وتدخل البهجة في نفس السامع، وقد اهتدى عرب السودان بالتقليد الأخير كثيرا فصارت للموالي والإماء أسماء قائمة بذاتها.

ويلاحظ أن هذه الأسماء الخاصة ذات جذور عربية إسلامية، وأن بعضاً منها من الأسماء المركبة المنتهية باسم من أسماء الله تعالى أو إحدى صفاته وقد أدى التفاعل التاريخي المستمر، بين فئات المجتمع من وطنيين وواقدين، إلى ذوبان الفوارق العرقية والثقافية. وكانت أسماء الأعلام أحد مظاهر هذا التطور. فصار كثير من الأسماء التي ارتبطت بالموالي في يوم من الأيام أسماء مشتركة بين سائر المواطنين وليست دالة على جماعة دون الأخرى. وحقيقة الأمر أن ما نرصده من بعض هذه الأسماء يجسد أجيالاً خلت، ربما تمثلت في الجد الخامس أو السادس أو السابع.

وتعكس هذه الأسماء آثار حقب تاريخية عفا عليها الزمن. وفي الوقت الحاضر صارت الأسماء الإسلامية السائدة والأسهاء الحديثة هي القاسم المشترك بين المواطنين كافة. فنجد محمداً، أحمد، علياً، عبد الله، فاطمة، سعاد جنباً إلى جنب مع أسماء مثل عاطف، تامر، سامر، سحر، رزان، ولينةً.

وتمتاز هذه الأسماء "الخاصة" بالتنوع والطرافة، جُلُها مكون من كلمتين، كما أنها تعكس الحالة الاجتماعية والمادية للمالك. وسأكتفي بأمثلة قليلة بادنا بأسماء النيساء: الزينو (أو الزينه) فعالُو، عالمي كومه، نفلُو بين (أي نفله، والنفل هو الهبة أو التطوع)، أم رطل (أي رطل ذهب)، سمح جيبو، بحر العشام وكلها تدل علي الثراء. ومنها: وسيع الرأي، خاتي النقة، نافيي العيوب، مين بيازنو، النقو Naggo، (المختار)، بي جاه. ومنها: بارد النسمة، الرهين ضلة، العز وهاط، أم عز وهاط (أي الشخص الذي (يتوهط

ويرتاح في حياة العز). ومن هذه الأسماء ما يعبر عما قسمه الله تعالى، مثل: فضلو واسع، فضلو كبير، فضل الرحام، فضل السائر، فضل الكريم، خير منو، حكم السيد. وكذلك ما يرجوه المرء من ربه مثل العاطي الله، العطا منو، الصليح الله، السراجين الله، الكريم يدي، والرب جود (أي الرب يجود). ومنها ما يعبر عن إغاظة المرأة للداتها: مثل كي الحاسد، الكي قبل، الله أدانا، الضرار، ومنها ما يحمل معنى النقد في السلوك مثل الفوت نقاص (الفوت هو الزيادة والتفوق في الشرف والثروة، والتكبر)، الناس تعرف، الزمان يوريك، قُولِن (أي قولهن)، فيهن، لمن دامت (وتنطق أحياناً من دامت)، الحي يشوف.

ومنها ما يرمز للحسن والظرف مثل: ست العارفة، نعمة الباسط، أم رواب (ذات الشعر الطويل)، وناسه (أي حلوة الحديث عذبة الكلام)، ومنها ما يدعو للحكمة، مثل: استعنت الله (أي استعنت بالله)، الله معانا، الصبر قيمة، والصبر زين. ومنها أينا السكات، الساس، كريم عيون، قش البنات، الصبر، الزين حرسنا، النحل (أي الأرث)، صافى النية، خادم الله، وخادم الرسول.

ومن أسماء الرجال السمح سيده، مُركز، عبد الخير، عبد البين، عبد الباين، كافي عولو، فضيل الله، نحل الساوي، تور بره، كايدن (بقوته)، وفتح الباب، بابو فاتح، وسمي جدو، الله جابو، عبد الرجال، فضل النبي، سالمين، عبد البنات، عبد النضرة، وبحر النيل (ويطلق على المرأة أيضاً)، ريحان.

ويالحظ أن بعض هذه الأسماء مشترك بين الرجال والنساء كما أن كثيراً منها متداول بين عامة السودانيين في الجزء الشمالي من البلاد.

#### الأسماء المرة أو الغريبة

ويلجأ السودانيون أحياناً، وخاصة عندما يتكرر موت الطفل الأول لأسرة أو يموت أبناؤها تباعاً بعد مولدهم مباشرة، إلى إطلاق اسم غريب ليس مما ألفته الأذن أو تعود المجتمع عليه ظناً منهم أن ملك الموت لا يختار حملة الأسماء الغريبة، ولعله ما يعرف في بعض الأحيان بالسبر. فيختار له ذووه اسماً متل كوكو، تلودي، حلبية (غجرية)، خادم الله، غرباوي، وشمعون، تمساح، الجقر (وهو نوع من الجرذان).

#### أسماء الحيوان والنبات والعدن

من مظاهر الأسماء السودانية، وبعض الألقاب والكنى، أنها تستمد مادتها من الحيوان والنبات والمعدن، والزمن أيضاً. وتعكس هذه المسميات بعض العواصل البيئية الغالبه على المجتمع وللحيوان والطير نصيب من أعلام الانسان السوداني ولكنها قليلة العدد، وترمز جُلُ أسماء الحيوان إلى القوة والشجاعة، بينما توحي الطيور بالقوة والجمال: النمر، الأسد، الأسيد، حيدر، أسامة، ضرغام، وشبلي (وكلها تدل علي الشجاعة) والفيل والتمساح (يستعمل مفرداً ويرد مضافاً مثل تمساح الكدرو) والتور (أي الثور، ويرمز إلى الثروة ويعني الرجل الصالح) وتستعمل الكلمة مفردة ومضافة مثل تور الدبة، تور الخلا، تور كدباس (إشارة إلى الشيخ الجعلي القادري)، وراجمل، وكير (فحل الإبل)، وكليب، والنعام، والدابسي (الثعبان) وتستعمل السودان)، والجمل، وكير (فحل الإبل)، وكليب، والنعام، والدابسي (الثنب وهي بجاوية)، مضافة مثل دابي الليل، ودابي رندة (لقب السيد الحسن الميرغني)، وعقرب، وعقارب واللدر وعمسيب (بمعني الأسد، وهي من أصول محلية)، وبعشوم (الذئب وهي بجاوية)، ومرفعين (الذئب)، وهناك مرفعين الفقراء (لقب شيخ صوفي). وكذلك الغزالة والريلة (أي الظبية، وهما من أسماء النساء). ومن الطيور: الصقر، الحمام والقمري والدباس (نوع

أما الاعلام بأسماء النبات فمنها: عاشميق (دنقلاوية، تعني ليف النخل)، جرجير، عنكوليبة، بصل، ريحان، كمون، شمار، بت حمريب أو محريب (عشب خلوي يستعمل للعلاج)، الليمون، شمام، الرمان، التميرة (تصغير تمرة)، قرض، عرديب (تمر هندى، ولعل الكلمة من أصل فوراوى)، ودعماري (نوع من التبغ قيل أدخله إلى سلطنة الفور الفقيه الشيخ حسين ود عماري وزير السلطان عبد الرحمن الرشيد)، ريحان، أبو مرخة، وصندلية.

ومن أسماء المعدن: دهب، عطرون (حجر يحتوي على مادة كيماوية تضاف إلى التمباك ويكثر استعمالها في غرب السودان) النحاس، سوميت (خرز)، مرجان، وألماظ (أي الماس)، والدهباية. أما أسماء الأعلام الدالة على الزمان فتشمل: سبب، خميس، جمعة، من الأيام. ومحرم (وجُلَّ من يتخذونه اسما وفدوا من مصر)، رجب، ربيع،

شعبان، ورمضان من الأشهر القمرية. كذلك شمس، شمس الصحى، وشمس القايلة (منطقة الفاشر)، ضحوية، ضحى (حديث)، قمر، قمر الدور (أي الأسبوع، وتستعمل للرجال والنساء)، بدر، هلال، صباح، خريف، خريف، وهناك أيضاً بحر، مطر، ومطر الليل، بابكر نهار (يوجد بين الزغاوة). ويكثر استعمال أسماء الأيام والأشهر في غرب السودان ويندر استعمالها بين البدو في الشمال. ومن هذه الفئة اسم عيد، وينتسشر بين عرب الكواهلة.

### الأسماء الوافدة بعد الهجرة العربية الكبرى

بعد الهجرة العربية الكبرى، التي انتهت في نهاية القرن الخامس عشر، تأثرت أسماء الأعلام في السودان بتيارات ثقافية أخرى كان أولها الوافد من المغرب في عصر الفونج، فالأثر التركي المصري الذي توغل في القرن التاسع عشر، وقد حمل المصدر التركي بعض المؤاثرات الفارسية، ثم الأثر الأفريقي الوافد من أواسط بلاد السودان وغربه.

## أ. الأسماء المغربية

يغلب على الأثر المغربي نمط واحد من الصفات تنتهي بحرفى الواو والسنون مثل: فكرون (أحد أسماء السلحفاء)، عرزون (من عرز: انقبض، اشتد، فقد)، حسون، حسونه، فريجون (من فرج الله)، الفرجوني، طنون، (لعلها من طن)، حمدون، سعدون، عبدون، جفون، وصغيرون، ويكثر اسم جكنون بين الشايقية ولكني لم أهتد لمعناه فسي المعاجم العربية والمظآن السودانية. ومن أسماء النسبة الدارجة في البلاد: السلاوي، التجاني، التازي (نسبة إلى مدينة تازة)، المغربي، الفاسي، والشنقيطي،

## ب. الأسماء المصرية والتركية

ومن النسب والأسماء ذات الجذور المصرية: الطنطاوي، الأسواني (أو الأصولي)، الدمياطي، البصيلي، السيوفي، الزقازيقي، السناوي، أمبابي، الروبي، السنهوري، المصري، الأجهوري، ود الريف، السيوطي، الدرديري، الصاوي، المحلوي، القناوي، بيومي (نسبة إلى قرية بيوم أو من أتباع الطريقة البيومية)، عيد، نبية، مقلد (من قلد

بمعني أولى، قتل، جمع)، القصّاص (من قص الشعر، أو روى القصمة، أو تبع الأثـر)، راسخ، فرغلي، البارودي، طليمات، والبرديسي. ري

ومن الأسماء العربية التي دخلت من مصر، لكنها ذات ظلل تركيسة رسماً ونطقاً: بهجت (ومصدرها العربي على وزن فعلة أي بهجة ورسمها التركي ما أثبتناه). غالباً ما تبدأ مثل هذه الأسماء تيمناً بالرسول صلى الله عليه وسلم. مثل محمد رفعت أو محمد بهجت، ومثله في السودان: صفوت، شوكت، رأفت، عزت، حكمت، وعصمت. ومثل هذه الصيغ تطلق على النساء أيضاً كدولت ونعمت. ومن الأسماء ذات الظلال التركية تلك المنتهية بياء النسبة مثل: مجدي، وجدى، ولطفي، فهمي، صبري، فوزي، وشوقي. وربما كان بعض هذه الأسماء اختصاراً للأسماء المركبة مثل نور الدين التي صارت نوري، ومثلها خيري وشرفي. ومن أسماء النساء تفيدة (ولعلها مأخوذة من الاسم التركي لتوحيدة) وهانم (وهي من خانم أو خانوم الفارسية والتركيسة، أي السسيدة ذات الحسب، وتستعمل لقب احترام)، ومنها لطيفة، وحميدة ورشيدة.

ومن الأعلام التي دخلت من تركيا في عهد الخلافة العثمانية: بيرم (أي العيد أو الفرح)، شاهين ومن صور نطقه جاهين (جنس من الجوارح كالصقر)، خورشيد، عصملي (نسبة اللي عثمان مؤسس الخلافة العثمانية ويتكون الاسم من عصمان واللحقة التركية لي)، وشوربجي (كلمة تركية، ذات جذور فارسية تتكون من "شوربة" أي الطعام الخفيف مضافة إليها اللاحقة التركيه جي)، وخوجلي (مكونة من مقطعين الأول خوجه أي معلم بالتركية وأصلها فارسي، أي السيد، التاجر، والثاني "لي" اللحقة التركية ومعناهما المنسوبة إلى خوجة: أي المعلمي أو ذو الأستاذية وقيل من خوجل أي تبختر في مشيته)، والدمرداش (مكونة من دمير بمعني المشاركة، أي الحديدي أو أصحاب الحديد).

انتشرت الأسماء القبطية بعد الغزو التركي المصري عام ١٨٢١ م عند هجرة بعض الموظفين والفنيين الأقباط من مصر، وازداد هذا الأثر بعد الغزو الإنجليزي المصري للسودان عام ١٨٩٨م، ومن تلك الأسماء: عبد المسيح، رمسيس، عبد السيد، حذا، مرقص، متى، قبصر، باسليوس، اسطفانيوس، وهيب، سيدهم، يعقوب، يوسف،

زكريا ميخانيل، فانوس، إبراهيم، موسى، بطرس، زكي، وجريس (وهو من أسماء ملوك النوبه ومازال الاسم معروفاً عند إحدى الأسر النوبية). وقد تمثل الأقباط بعض الأسماء الإنجليزية مثل جورج، غوردون، ونجت، وليم، إندراوس، فكتور، ولويس. ومن أسماء النساء عند الأقباط: وهيبة، بهيجة، ديزي، فكتوريا، وكيلوباترا، ويلاحظ أن كثيراً من الأقباط يتسمون بأسماء عربية مثل جمال، شوكت، رفعت، لبيب، بشارة، حبيب، هيبة، بهيجة، فضل الله، فتح الله، عطا الله، مكرم، أنيس، وديع، فؤاد، وفاروق.

## د. أسماء من فارس، الشام، حضرموت، ونيجيريا وغيرها

من أعلام فارس: بولاد (أي الحديد والصلب) ومعربها (فولاذ)، وخورشيد (أي الشمس)، ورستم (الطويل القوي، الشجاع)، وبخيت (أي المحظوظ).

ومن أعلام الشام (سوريا، لبنان، فلسطين) التي دخلت السودان: شـــقير، نعـــوم، حجّار، بيطار، معلوف، والدروبي (أي الحاذق)، كافوري، شاشاتي، قهواتي، دلالة، كبابة، ومرهج.

وفي نهاية القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين نقل بعض الحضارمة أسماءهم إلى السودان وهي: بعشر، باخريبة، باقفة، بافقيه، باوارث، باجبير، باشيخ، باحفظ الله، باجسير، بازرعة، وبعمر.

ومن أعلام النيجيريين، الفلاني والهوسا والتكرور، في السودان: هجو، بيلو، الوما، أبو منقلة قربه (أي أبو بكر)، مانو (أي عثمان)، جابو، ودارقيل، وبما أن غالبية أسماء الرجال تبدأ عندهم بمحمد فيلقبونهم بأول وثاني (أي محمد الأول، محمد الثاني، وهكذا)، ويدل هذا اللقب على المسمى، ومن أسماء الأثيوبيين في السودان: تمسكن، قبرو، ولد مريام، وإرقا، منقستو، ومن أسماء الصوماليين في البلاد: ورسمه (ورسامي)، جامع، فرح، يوسف، وحسن.

وتشير أسماء النسبة الآتية إلى مجموعات عرقية أخرى، وفدت إلى البلاد بعد موجة الهجرة العربية الأولى، مثل: الجبرتي، الحبشي، المصوعي، الزيلعي، السواحلي، الشنقيطي، التونسي، الزبيدي، اليمني، الحضرمي، العدني، البغدادي، الكردي، الكابلي

(نسبة إلى كابول)، الهندي، المجرابي (نسبة إلى المجر)، البرناو(ي البرقاوري الفلات في المهوساتي، التكروري، والقوني (وهو حافظ القرآن، ولعل مصدر الاسم من شاد).

# هـ. أسماء أفريقية ومسيحية من جنوب السودان

نتيجة لاتساع رقعة السودان جنوباً في النصف الثاني من القرن العشرين انتقلت بعض الأسماء الأفريقية والأسماء الأوربية المسيحية من كاثوليكية وبروت ستانية، إلى شمال السودان على أيدي من ظلوا على معتقداتهم الإفريقية أو الذين (تنصروا) كما شقت الأسماء العربية طريقها إلى الجنوب أبان تلك العقود.

ومن الأسماء الإفريقية التي عرفت بين الجنوبين في السشمال: جوك، أجاك، ماجوك، قرنق، دينق، قابجندا، واني، أروب، يور، آيك، أكو لاوين، لوقالي، أدور، يسار، ياك، ملوال، مبيور، وشول (وأنثاه أشول، والراجح عندي أنها أصل اسم السشول المشهورة في شمال سودان وادي النيل). ومن الأسماء المسيحية: وليم، أنجلو، جيمس، جون، هلري، بول، فرانسيس، رديتشارد، كلمنت، فرانكو، تريسا، باتريشا، هلينا، جويس. وجُلّ هذه الأسماء يشكل الاسم الأول لمن يحمله وغالباً ما يكون الاسم الثاني اسماً أفريقياً أو عربياً. وهو ما يرجح حداثة الأسماء المسيحية في المجتمع. ومن الأسماء العربية المعروفة في الجنوب: عبدالله، حسن، كلام ساكت، دليل، مسكين، دهب، فرح، جمعة، ريحان، جوهر، على جفون، وعبد الخير.

## و. الأسماء الحديثة

شهد القرن العشرين تحولاً ملحوظاً في أسماء الأعلام عند السودانيين، ويرجع ذلك التحول لأسباب عدة: لعل من أولها الانفتاح الكبير الذي شهدته البلاد على العالم الخارجي بعامة والبلاد العربية والإسلامية بخاصه ولعل نواة هذا الانفتاح هو انتشار التعليم النظامي في البلاد وما صحبه من اقتناء للكتب خاصة كتب التراث الأسلامي والأدب العربي. وكان للصحافة العربية والسودانية دور كبير في إخراج البلاد من العزلة التي كانت تكتنفها.

أقبل السودانيون على دور النشر العربية في مصر، ونهلوا منها وقد تزامن هذا التطور مع حركات البعث الإسلامي وتيارات القومية العربية وموجات التحرر الوطني،

150 Ba. 2

وقد أدى ذلك كله لازدياد الوعي القومي بين المواطنين، وتوثيق ارتباطهم بالقضايا العربية والإسلامية. عبر السودانيون عن هذا التلاحم باختيار ما اندثر من أسماء الأولين من السلف الصالح من القادة والعلماء ويمثل هذا النمط الأسماء المستحدثة ذات الأصول العريقة: خالد، صلاح الدين، الرشيد، المأمون، معاوية، الوليد، زهير، حاتم، طارق، سيف الدولة، المهلب، البخاري، وعبد المجيد، من خلفاء الخلافة العثمانية، ومصطفى كامل. ومن النساء: تماضر، الخنساء، أسماء، أم سلمة، الشفاء، أميمة، سعاد، محاسن، وليلي؛ ثم: مي، فدوي، ونازك.

وليست ظاهرة الانفتاح على القديم واستلهام التراث وقفاً على السودان وإنما شملت كثيراً من البلاد العربية والتي آثر الأدباء فيها تسمية أبنائهم وبناتهم ب: قُصي، عُدي، حسّان، عدنان، غسان، إياس، الخنساء، تماضر، أروي، وخولة (وكان معروفاً في عهد دولة الفونج الإسلامية).

إلاً أن السودانيين في سعيهم نحو الجديد والطريف، في ما يختارون من أسماء لأبنائهم، تأثروا بالصيغ أو الموضات المتقشية في البلاد العربية والإسلامية. واستمر تغير الأسماء جيلاً بعد جيل. وتأثروا أيضا بما بشاهدونه في السينما فاختساروا من أسماء الممثلين والممثلات. فالأسماء الجديدة تغلب عليها، إلى جانب الطرافة وسهولة النطق، الحداثة ومن ثم صار الاسم العصري من سمات التحضر، خاصة بين الفتيات، ولذا أخذ الأباء ينقبون في بطون الكتب ويستقرئون كتب التراث الإسلمي والتساريخ الإسلمي ويستلهمون قوائم التراث الفارسي والتركي بحثاً عن الطريف من الأسماء، وتشمل: ولاء، هدى، شادية، فاتن، كاميليا، سوسن، شيرين (فارسي بمعني حلث، ومرفت أو ميرفت (وهو الصيغة التركية لمروة)، سارة، ريم، مي، رنا، أرناد، فوزية، هالة، دينا، ضحى، رزان، إسراء (وهي واحد من كثير من الأسماء المأخوذة من القرآن الكريم)، رتاج (من رتج، أي أغلق، ومعناه البوابة؛ واشتهر بين السودانيين للدلالة على مفتاح الكعبة الشريفة). وهناك اتجاه نحو الاقتباس من آيات الذكر الحكيم بين أبناء هذا الجيل مثل: مثاني، أنفال، زخرف، تنسيم، براءة، دانية، إيلاف، لينة. ومن الرجال: واصب، منيب، مازن، عمرو، عادل، المعز، أشرف، أسعد، (وضاح) وإسلام. ومن اسماء أواب، هيئم، مازن، عمرو، عادل، المعز، أشرف، أسعد، (وضاح) وإسلام. ومن اسماء

القادة المعاصرين: جمال، فؤاد، فاروق، فيصل، هواري، وقذافي. ولعل في المثالين المذكورين أدناه بعض مظاهر التحديث الذي يسعى الناس لتحقيقه. علوية، عالية، علياء، علو. وصفية، صفاء، صوفي، وصوفيا. والاسمان الأخيران من أصل أوربي وهو مصدر آخر أخذ بعض السودانيين في استلهامه مثل كثيراً من العرب ومن أمثلة ذلك: كارمن، روزا، سوزان، لندا (وهو مختصرة لـ:بلندا اللاتيني الأصل، وتعني الجميلة الرقيقة)، وكمالا (هندي الأصل).

#### خاتمة

بيَّنت هذه الدارسة أصول أسماء الأعلام عند السودانيين وتوضح ما تزخر بــه من تنوع ثراً فهي مزيج من الأسماء المحلية والأسماء الوافدة. ترجع الأسماء المحلية إلى أصول أفريقية ممثلة في أسماء النوبيين، والبجة والفونج، والنوبا، الفور وأمثــالهم مــن الشعوب السودانية.

أما الأسماء الوافدة فجُلها عربي إسلامي استمد من البلاد العربية وفارس وتركيا وقليل منها من نيجيريا وأثيوبيا وبعض الأقطار المسيحية وقد نتج هذا النتوع من قدوم هجرات عرقية وتيارات ثقافية إلى سودان وادي النيل، ومن تفاعل تلك الروافد مع الموروتات الوطنية عبر قرون من الزمان. ومع أن أثر الدين الأسلامي والثقافة العربية ظل غالباً على المجتمع السوداني، فإن رموز الثقافة في البلاد وما تحويه من معتقدات محلية وتعاليم نصرانية مازال ماثلاً للعيان نابضاً بالحياة. وأدى ذلك التباين بشكل عام إلى ثنائية عربية أفريقية في أسماء الأعلام وصارت، هذه الصفة مؤشراً مهماً للشخصية السودانية ودلالة فعلية على هويته.

وقد اقترنت بعض الأسماء بالسودان حتى صارت مميزة لبنيه وسمة لهم من تلك الأسماء: بابكر، دفع الله، حمدنا الله، وقيع الله، نقد الله، أبشر، بانقا (أي بان نقاؤه)، الخواض، بادي، ضو البيت، عز العرب، حمد النيل، شاع الدين، آدم الدين، الريح، الجاك، الفكي، ساتي، خوجلي، دكين، تيراب، التوم، سنادة، سر الختم، تاج السر، تاج الأصفياء، للرجال. ومن أسماء النساء: ست الجيل، ست البنات، ست الأهل، بنت المني،

فرحولَة (أي فرحوا لها)، أم سُر، السهوة، ختمة، ست النفر، تاجوج، بنونة، بياكي، التاية، عزة، العازة، وميرم.

لكن الأسماء التقليدية ذات الأصول العربية والإسلامية رغم عراقتها بدأت تفقد مكانتها التاريخية في المجتمع إذ تخلى عنها بعض المواطنين الذين أخذوا يضفون علسى بعض الأسماء القديمة طابعاً حديثاً مما يعتقدون أنه يلائم روح العصر ومتطابات الحداثة.

#### الفوامش

- (۱) لم (أقع على حديث بهذا اللفظ، إنما وجدت حديثاً يحمل المعنى فيما رواه الصحابي عبد الله بن جراد: "صحبني رجل من مؤتة فأتى النبي عليه الصحالة والسلام وأنا معه فقال: يا رسول الله ولد لي مولود فما أخير الأسماء؟ قال: إن خير أسمائكم الحارث وهمام ونعم الاسم عبد الله وعبد الرحمن وسموا بأسماء الأنبياء ولا تسموا بأسماء الملائكة. قال: وباسمك؟ قال وباسمي ولا تكنوا بكنيتي"، حدثه البخاري، التاريخ الكبير، الصفحة أو الرقم ٣٥/ ٥. وروى عبد الله بن عمر في هذا المعنى عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه قال: "أحب الأسماء إلى الله عبد الله وعبد الرحمن". حدثه أبو داوؤد، سنن أبي داوؤد، الصفحة أو الرقم ٤٩٤٩.
- (٢) روي عن عبد الله بن عمر عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه قال: "أحب الأسماء إلى الله عبد الله وعبد الرحمن، وأكره الأسماء إلى الله مرة وحرب. قال فخبرته زيد بن أسلم. فقال: قد ترك من الإسناد شيئاً، وأصدق الأسماء الحارث وهمام، وأكذب الأسماء خالد ومالك. فقلت له: ما أصدق الأسماء وأكذب الأسماء؟ قال: ألا ترى أن الحارث جارث خير أو شر، وأن همام يهم بخير أو شر. ألا ترى أن خالد لا يخلد، وأن مالك لا يملك". حدثه أبو حاتم الرازي، العلل لابن أبى حاتم، الصفحة أو الرقم ٢٤٢٩ ٣.
  - (٣) ابن الزبير، محمد (المشرف)، معجم أسماء العرب، موسوعة السلطان قابوس للأسماء العربية، مسقط، ١٩٩١، ج أول، ص ٤٥٤.
  - (٤) ابن فارس، أحمد، أسماء رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعانيها، تحقيق أحمد بن ماجد الذهبي، الكويت، ١٩٨٩، ص ص ٣٠ ٣٩.
    - (٥) نفس المصدر.
    - (٦) ابن الزبير، مرجع سابق، ص ٤٥٤.

- (٧) محمد النور بن ضيف الله، كتاب الطبقات في تساريخ الأوليساء والسصالحين والعلماء والشعراء في السودان، تحقيق يوسف فضل حسن، الخرطوم، ١٩٧١، الطبعة الأولى، ص ٣٦٥.
  - (۸) نفسه، ص ۳۱۳.
- (9) Spaulding, Jay, *The Heroic Age in Sinnar*, East Lansing, 1985, pp 52-56.
  - (١٠) الطاهر، الفحل الفكي، تاريخ وأصول العرب بالسسودان، الخرطوم، ١٩٦٧، ص ص ٢١ - ٣٤.
- (11) Hasan, Yusuf Fadl, *The Arabs and the Sudan*, Edinburgh, 1967, pp 144-149.
  - (١٢) الطاهر، الفحل الفكي، نفس المرجع، ص ١٠٢.
  - (١٣) قاسم، عون الشريف، قاموس اللهجة العامية في السودان، القاهرة، ١٩٨٥، ص ١٩٨٥.
    - (١٤) نفسه، ص ١١٠٥.
    - (١٥) سورة البقرة، الآية ٢٥١.
    - (١٦) ابن ضيف الله، مرجع سابق، هامش ١٥، ص ٤٧.
      - (١٧) قاسم، عون الشريف، ص ٧١.
        - (۱۸) نفسه، ص ۵۲.
  - (١٩) ابن دريد، محمد الحسن، الاشتقاق، تحقيق عبد المسلام همارون، القاهرة، ١٩٥٨، ص٤.
- كما مثلت الإفادات الشفوية التي جمعناها من أفواه الناس، بالمراقبة حيناً وبالسوال حيناً آخر، وأشجار النسب والصحف السيارة المصدر الأول الأساسي لهذه الدراسة، كما إطلعت أثناء إعدادي للدراسة على المصادر والمراجع التالية:

ابن دريد، محمد الحسن:

الاشتقاق، تحقيق عبد السلام هارون، القاهرة، ١٩٥٨.

ابن الزبير، محمد (إشراف):

معجم أسماء العرب: موسوعة السلطان قابوس للأسماء العربية، جامعة السلطان قابوس، جزءان، مسقط، ١٩٩١.

ابن ضيف الله، محمد النور:

كتاب الطبقات في خصوص الأولياء والصالحين والعلماء والشعراء في السودان، تحقيق يوسف فصل حسن، الخرطوم، طبعة رابعة، ١٩٩٢.

ابن قارس، أحمد:

أسماء رسول الله صلى عليه وسلم ومعانيها، تحقيق ماجد الذهني، الكويت، 19۸۹.

الجراحي، إسماعيل بن محمد العلجوني: .

كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، الجرء الأول، مؤسسة مناهل العرفان، بيروت، (دت).

حسن، يوسف فضل:

مقدمة في تاريخ المماليك الإسلامية في السودان الشرقي، الخرطوم، ١٩٧٢.

السامرائي، إبراهيم:

الأعلام العربية، المكتبة الأهلية، بغداد، 197٤.

صالح، السفير هاشم محمد:

مستروع السلطان قابوس للأسماء العربيسة، مسذكرة خاصسة بتاريخ ١٩٨٥/١١/٢

الطاهر، الفحل الفكي:

تاريخ وأصول العرب بالسودان، الخرطوم ١٩٦٧م.

طيب الأسماء، مصطفى:

"الأسماء العربية في السودان"، مجلة الكتاب، الجزء العاشر، المجلد الحادي عسشر، ديسمبر ١٩٥٢، ص ١٢٨٣-

العقاد، عباس محمود،

"الأسماء العربية في السودان"، مجلة الكتاب، الجزء السابع، المجلد الحادي عسشر، يوليو ١٩٥٢، ص ص ٩٧٧-٧٩٦.

قاسم، عون الشريف قاسم:

قاموس اللهجة العامية في السودان، القاهرة، ١٩٨٥. "أسماء المصريين ودلالاتها الاجتماعيـــة"، مجلة الهلال، يوليو ١٩٧٦، القاهرة، ص ص ١١٨-١٢١.

العقيد، يوسف:

(5)

"أسماء الأشخاص في السودان"، جريدة الأيام، الجمعة ٢٨ ديسمبر، ١٩٧٩،

كافى، محمد هارون:

Elles, R.J

"The Kingdom of Tegeli", Sudan Notes and Records, Vol.XVIII, (1935), pp.1-35.

Encycloprdia of Islam 2nd edition, S.V."Ism," Kunya" and "laqab".

ص٧.

Goitein, S.D,

"Nick Names as Family Names" Journal of American Oriental Society, Volume 90 (4), 1970, pp. 517-524.

Hasan, Yusuf Fadl,

The Arabs and the Sudan, Edinburgh, 1967.

Margoliouth D.S.

Names (Arabic) "Hasting's Encyclopedia of religion and Ethics, Vol.9, pp. 136-40.

Schimmel, Annemarie, Islamic Names, Edinburgh, 1989.

Spaulding, Jay, The Heroic Age in Sinnar, East Lansing, 1985.

(

# التمازج العرقي والثقافي ودوره في بناء الدولة السودانية –

سلطنة الفونج نموذجاً\*

الشعوب الناطقة باللغات الحامية أوالكوشية، وقد تأثرت هذا المنطقة بتيارات حضارية هامة تسرب جلها من مصر، ومن حوض البحر الأبسيض المتوسط، واليهما يرجع الأثر الفرعوني والمسيحي. كما تأثرت المنطقة بهجرات بشرية من السهول الواقعة شرق النيل وغربه وإلى الجنوب الغربي منه. ولم تخلق هذه الهجرات ماثر حضارية ذات شأن، إذ امتصت المنطقة النيلية عناصر هذه الهجرات واستوعبت تقافاتها، وصبغتها بطابعها. أما الغزو الأكسومي الذي أنهي مملكة مروي، فكان ذا أثر وقتي إذ سرعان ما ارتد الأحباش إلى هضبتهم. وكانت الهجرات العربية، وقوامها البدو، ذات مفعول عظيم وأثر باق. فقد حمل المهاجرون العقيدة الإسلامية والثقافة العربية اللتين المسلطة أدينا إلى أعظم تحول عقدي، وثقافي واجتماعي شهدته البلاد. وكانت محسور السلطة

السياسية فيها.

<sup>\*</sup> قدمت في الندوة العملية التي نظمتها جامعة النيل الأزرق بمناسبة مرور ٥٠٠ عام علمي قيام دولة الفونج، الدمازين، ٢٠٠٥م.

كان نهر النيل مهد الحضارات السودانية القديمة، فعلى ضفافه الضيقة الممتدة من الشلال الأول حتى ملتقى النيلين الأزرق والأبيض ازدهرت مملكة مروي (أو كوشر) من الشلال الأول حتى ملتقى النيلين الأزرق والأبيض ازدهرت مملكة مروي (أو كوشر) من ١٤٥٠ من ١٤٥٠ م)، وكان قوام هذا الانجاز الشعوب المستقرة التي تفلح الأرض. وقد شهد العهد الكوشي المتأثر، بالحضارة الفرعونية، النظام الملكي وازدهار القزى والمدن وغيرها من المظاهر الحضرية، متخطياً بذلك مرحلة التكوينات القبلية البدائية، وينعكس هذا التحول الكبير في النظام الاجتماعي والسياسي والتطور الاقتصادي الذي حققته البلاد التجول الكبيرة توسعها التجاري خاصة التجارة الخارجية، وما سبق ذلك من استغلال المسهول نتيجة توسعها التجاري خاصة التجارة الخارجية، وما سبق ذلك من استغلال المسهول الممتدة حتى منطقة سنار؛ وما صاحبه من فتح للطرق البرية، خاصة طرق القوافل التي المربط مروي بالمناطق الاستوائية وأواسط بلاد السودان ومصر وموانيء البحر الأحمر.

في مملكة مروي تفتقت الحضارة الكوشية ذات الامكانات الإقتصادية والعسكرية عن تطور اجتماعي وثقافي عظيم. وكان هذا التطور هو الأساس المادي للمنجزات الفنية والعلمية الذي خلفتها مروي.

وفي عهدها تضاءلت المؤثرات المصرية وغلبت المؤثرات المفريقية وصارت مروي حضارة وطنية ذات سمات مميزة. وكان من أعظم منجزات مروي (إثراء الحضارة الإنسانية بطرق علمية منها صهر الحديد والسيطرة على درجة الحرارة، والتحكم فيها لصناعة الفخار وكذلك تطوير الكتابة الهيروغلوفية ذات الرسومات الهجائية المعقدة إلى أبجدية أقل تعقيداً لكتابة اللغة المروية. نجم عن هذا التحضر السكاني والتوسع الاقتصادي نشوء طبقة برجوازية أو متوسطة نافست الملك في احتكاره التجارة الخارجية، ونازعته السلطة. وأدى ذلك كله إلى ظهور لا مركزية في الحكم واضمحلال في سلطة الملك.

في منتصف القرن الرابع الميلادى سقطت إمبراطورية مروى نتيجة عوامل كثيرة، لعل أهمها كساد التجارة العالمية، وتكاثر هجمات القبائل شرق النيل وغربه، والغزو الأكسومي. وبسقوط مروي تجزأت المملكة إلى زعامات صغيرة أو مشيخات

قبلية. وقد أدى تغلب قبائل النوبه، الوافدة من الجنوب الغربي، على أجزاء كبيرة من السهول الكوشية، إلى نكوص مجتمعاتها وتردى ثقافاتها إلى بدائية العهود القبلية.

أعقب تفكك مروى قيام ثلاث ممالك مستقلة تعرف في المصادر العربية بممالك النوبة. وتشكل هذه المنطقة الجزء الشرقي من بلاد السودان الواقعة على أراضي السافنا الممتدة بين البحر الأحمر والمحيط الأطلسي. وعند تهالية القرن التاسع عـشر استعمل مصطلح السودان في اطراد على بلاد السودان الشرقية؛ ويشير تعبير سودان وادى النيـل إلى المنطقة الممتدة من جنوب مصر إلى ما وراء سنار.

تعرف أولى الممالك الثلاث بنوباتيا الوت شمل أراضيها بلاد النوبي السفلى وعاصمتها بجراش أو فرس. والمملكة الثانية المقرة، وعاصمتها دنقلية، وتمتد حتى الأبواب في منطقة كبوشية. وقد عرفت هاتان المملكتان بعد اتحادهما، بعد زمن قصير من نشوئهما، بمملكة النوية. والمملكة الثالثة علوه، وعاصمتها سوبة، وقد امتد نفوذها السياسي حتى منطقة سنّار، أما الحدود الشرقية لهذه الممالك فلا تتجاوز الشريط النيلي المرزوع، وما تبقى عبارة عن صحارى قاحلة يسكنها بدو على رأسهم قبائل البجية التي تقطن الصحراء الشرقية. ويتخلل هذه الصحارى طرق قوافل تجارية لعبت دوراً مهماً في دعم الزراعة، المنشط الاقتصادي الرئيس للبلاد. ويلجأ السكان ليعض المناشط الرعوية،

في مستهل القرون الوسطى تأثرت الممالك الثلاث بتيارين ثقافيين ساميين كان لهما أثر عظيم على تاريخ البلاد الاجتماعي، والثقافي والسياسي. أولهما انتشار النصرائية في نحو عام ٥٨٠م، وقد ظلت نافذة المفعول لقرون ثمانية. ولكن ما أن أحرزت المسيحية النصر، ولم يمض أكثر من قرن من الزمان، حتى هبت نسائم التيار الثاني، الإسلام، على مصر وبلاد النوبه.

حضر دخلت المسيحية بلاد النوبة بواسطة أقباط مصر ورسل الإمبر اطورية البيزنطية. وقد انتشرت أولاً بين النخبة الحاكمة، ثم عامة المواطنين إلا أن أثرها على المشعوب القاطنة شرق النيل وجنوب سنار وإلى الجنوب الغربي منها كان ضئيلاً. ويبدو أن النصر انية بطبيعتها غير قادرة على النوسع خارج نطاق المجتمعات المستقرة.

إذ صار الدين الجديد محوراً أساسياً في حياتهم طوال القرون الوسطى. فلم يعد الملك هو الشخصية الرئيسة في بلاد النوبة، بل بدأ الناس يمجدون ملكاً سماوياً ذا نفوذ أعظم على عقول البشر، فأبطلت المعتقدات القديمة واستبدلت بقوانين سلوكية جديدة تمسس جوهر العقيدة، وتنفخ روحاً جديدة في الفنون والأداب. وأثمر هذا التلاقح عن حسارة متميزة قوامها دين توحيدي.

النوبة وصد نهاية القرون الوسطى ذبلت تلك الحضارة وتضعضع استقرار ممالك النوبة وصدر رخاؤها نتيجة عوامل داخلية وخارجية. واتفق مع ما ذكره وليام آدمز في أن روح الاقطاع العسكرية الوافدة من أوربا والشرق الأدنى المعاصرين قد أفضت إلى ظهور اقطاعيات محلية يرأسها سادة اقطاعيون، وعمد هؤلاء فلي بناء قلاع عسكرية ذات هدف دفاعي؛ وأيضا زادت حدة التنافس بين المطالبين بالعرش، وتبين هذه العوامل بعض مظاهر الوهن الداخلي. ومن الخارج أفضى تدخل المماليك العسكري في شوون النوبة بين ١٢٧٥ و ١٣٦٥م، وتزايد الثورات العربية في مصر إلى ضعف فعالية الدولة. وأسهمت كل تلك العوامل مجتمعة في سقوط المملكة النوبية وانهيار الحضارة النوبية فيها.

وقضى البدو على ما تبقى من رسم تلك الدولة. فسادت الفوضى وتولّد عنها نكوص اجتماعي مما أدى إلى فراغ سياسي تردت إليه البلاد، إلا من دويلات صلغيرة أومشيخات قبلية فيما يبدو، بذرت نوى ثقافة جديدة، وعقيدة جديدة، ولغة جديدة مكتوبة وكيان سياسي جديد.

أما مملكة علوم فقد علبت على أمرها إثر نزايد الهجرات العربية، وتدني الحالة الاقتصادية بعد نضوب مناجم الذهب والزمرد وما ارتبط بها من نـشاط اقتـصادي فـي الصحراء الشرقية؛ واجتزاء زعماء الأعراب لأراضيها شيئاً فشيئاً حتى لم يبق منها إلا سوبه التي قضي عليها في تجمع عربي كبير في منتصف القرن الخامس عشر.

خرجت الجيوش العربية من مصر مرتين لوضع حد لهجمات النوبه على صعيد مصر. وتحقق ذلك الهدف عند عقد معاهدة النوبه عام ٣١ه ١٩٨٨ ٥-٢٥٢م. التي (نصت

على عدم اعتداء طرف على الآخر، ودعت إلى تبادل المنافع التجارية أومنحت حق الترحال لمواطِني كل بلد في البلد الآخر دون أن يقيموا إقامة دائمة. وفـــي كنــف هـــذا تدريجياً. وأدى ذلك التسرب إلى إحداث تحول اجتماعي وثقافي وسياسي واسع.

· · ﴿ فِي القرن الثَّامن الميلادي تمكن و لاة مصر من عقد اتفاقيات مع البجَّة تماثـــل ﴿ ﴾ عهد النوبة، وفي كنف هذه المعاهدات توغل العرب في أرض البجه الاستغلال مناجم الذهب والزمرد، وغيرها من المناشط الاقتصادية خاصة بعد أن اعتمد الخليفة المعتبصم على الجنود الأتراك وأسقط أسماء المقاتلين العرب من ديوان العطاء. وكلما زادت هيمنة الأتراك على الحكومة والجيش في مصر اضطر العرب للهجرة فهي السودان. وقد بلغت هذه الهجرات ذروتها في العهد المملوكي التركي الممتد بين عــامي ٢٥٠م و ١٥١٧م. وانفتح المهاجرون العرب على الشعوب السودانية من بجة ونوبة وعنج، معايشة واختلاطاً، وتمكنوا بفضل نظام الوراثة عن طريق الأم، السائد بين الـشعوب الـسودانية، من بسط نفوذهم السياسي والاجتماعي على أجزاء كبيرة من البلاد. وكان السلم يغلب على هذا التحول الاجتماعي، كما كان التعايش السلمي والتسامح الديني يغلبان على حياة المواطنين القدامي والوافدين.

الوكالين من القبائل التي تدفقت في جموع كبيرة لأرض المعدن، بــأرض البجـــُه، قِبائل: مضر، ربيعة، جهينة، بنو تميم، بنو هلال، رفاعة، بنو كاهل، سعد العشيرة، قيس المن عيلان، بنو يشكر، بلّي، وغيرهم من فروع قحطان. وكان أول مظهر للوجود العربي المكثف الحلف الذي كونه عبد الحميد بن عبد الله العمري بعد أن يسط نفوذه على جهينة وربيعة وسعد العشيرة في القرن التاسع الميلادي.

ساعد التدخل المملوكي في اضعاف مملكة النوبه المسيحية. وفي عام ١٣١٧م تُوَّجُ المماليك الأمير النوبي سيف الدين عبد الله برشمبو ملكاً على عرش النوبه. وفي عام ١٣٢٣م خلفه كنز الدولة نصر، أحد زعماء بني الكنز وابن أخت آخر ملك نوبي مسيحي. ﴿ وَمَن تُم يُضَارِت الأسرة المالكة مسلمة مستعربة بعد أن كانت نوبيه مسيحية. وبـسقوط مملكة النوبة المسيحية زال الكيان المركزي الذي كان يمنع توغل العرب في أعداد كبيرة.

تزامن هذا التطور مع تزايد حدة الصراع بين العرب والمماليك في مصر/وتدفق الأعراب في مجموعات غفيرة فتابع بعضهم نهر النيل؛ واختسرق البعض السصحراء الشرقية، التي كانت موطناً لمن وفد من مصر أو عبر البحر الأحمر من قبل، وتابع بعضهم السير حتى بلغوا أرض البطانة والجزيرة، وعبر بعضهم النيل إلى كردفان ودارفور، حيث التقوا برافد بشري تالت جاء مواز لشاطىء النيل الغربي إلى دنقله، فوادى المقدم ووادى الملك حتى كردفان ودارفور.

أدت هجرة الأعراب في أعداد كبيرة بعد انهيار الحكومة المركزية إلى انتسار الفوضى وبداية فترة مظلمة استمرت لنحو قرنين من الزمان (١٣١٧-١٠٠٥م). ويعكس ما سطره العلامة ابن خلدون (١٣٣٣-٥-١٠٥٩م) أما وصلت إليه مملكة النوبة في أواخر أيامها: "إن الجزية انقطعت بإسلامهم (أي النوبة) ثم انتشرت أحياء العرب من جهينة في بلادهم واستوطنوها وملكوها وملأوها عبثاً وفساداً. وذهب ملوك النوبة إلى مصانعتهم بالمصاهرة، فاخترقوا ملكهم وصار بعض أبناء جهينة من أمهاتهم ملوكا على عدة الأعاجم في تمليك الأخت وابن الأخت فتمزق ملكهم واستولى أعراب جهينة على بلادهم".

وجهينة هذه من كبرى القبائل العربية التي دخلت السودان وقد انتشرت بطونها بين صعيد مصر وحدود الحبشة وجاء في إحدى الروايات السودانية أنه كان لجهينة إثنان وخمسون فرعاً في منطقة سوبه وأكثر منها في غرب السودان في مطلع القرن السادس عشر. ويبدو أن الشيع التي آلت إليها جهينة ونبه إليها ابن خلدون تشير إلى المشيخات أو الإمارات العربية التي نشأت على أبواب النوبه وغيرها. ولعل الإمارات الثماني التي كانت تراسل سلطنة المماليك (في القرنين الرابع عشر والخامس عشر الميلاديين) كإمارة بني الكنز كانت جزءاً من تلك التطورات الجديدة.

ومع أن مملكة علوه لم تكن طرفاً في "عهد النوبه" ولم تدر في فلك النفوذ الإسلامي مثل مملكة النوبه فقد جذبت إليها، غير النجار، مجموعات من البدو من من لم يغرها الاشتغال بالتعدين أو نقل المؤن. وكان هدفها الوصول إلى سهول علوه ذات المراعي الغنية. وقد زادت هذه الهجرة بعد سقوط المقره وانتشار الركود الاقتصادي في الصحراء الشرقية. ونستنتج من المصادر العربية المعاصرة والحفريات الأثرية أن مملكة

. 6

علوه قد أصابها الوهن قبل توغل العرب في أعداد كبيرة. فمنذ مطلع القرن الرابع عـ شر قل ذكر سوبه في المصادر العربية، وتواتر ذكر الأبواب (كبوشيه) عاصمة الإقليم الشمالي لعلوه، وفي نهاية القرن الثالث عشر تعرضت منطقة الأنج (العنج) في الجزيرة لغزو خارجي. وقد انعكس هذا الوهن على الكنيسة التي تدنت فعاليتها، فقد تقلص عدد الكنائس من أربعمائة من مطلع القرن الثالث عشر إلى مائة وعشرين في بداية القرن السادس عشر. وقد جاء خبر هذه الكنائس مقترناً بذكر عدد مماثل من القلاع كانت تحست إمرة مائة وعشرين قائداً (شبه مستقلين) دون سيطرة ملك أعلى عليهم.

X

ومن المرجح أن قدرات الدولة القتالية قد أنهكت في محاولة التصدي للهجرات العربية التي وإن اتسمت بالسلم والتعايش في مجملها، فإن إمكانية حدوث صدام بين المهاجرين العرب وجُلهم من البدو والمواطنين المستقرين على شواطىء النيل كانست (متوافرة) ولاشك أن ظاهرة الإغارة على المجتمعات الحضرية كانت واحدة من مناشط البدو التقليدية. ويبدو أن الصلة بين الطرفين قد ساءت عندما ترك الأعراب خيامهم وأسلوب حياتهم الرعوي وأخذوا يشاركون الوطنيين السكن على شواطىء النيل، وأسلوب حياتهم الرعوي منطقة ملتقى النيلين. وكما حدث في المقره من قبل فقد استطاع ويضيقون الحصار على منطقة ملتقى النيلين. وكما حدث في المقره من قبل فقد استطاع الأعراب أن يرثوا مواضع قيادية عن طريق المصاهرة وأن يقتطعوا لأنفسهم إمارات أو مشيخات على الأطراف حتى لم يبق من علوه إلا عاصمتها المنهارة.

يتفق هذا الحال المتردي لمملكة علوة على ما كتبه ابن خلدون في مطلع القرن الخامس عشر: "وانتشروا (أي عرب جهينة) بين صعيد مصر وبلاد الحبشة وكاثروا هناك سائر الأمم وغلبوا النوبه وفرقوا كلمتهم وأزالوا ملكهم وحاربوهم فأرهقوهم إلى هذا العهد". وعندما كثر عدد العرب، وزادت شكواهم من ظلم حكام علوه كما جاء في الروايات الوطنية دعا عبد الله جماع القريناتي القبائل العربية لمحاربة العنج في نحو منتصف القرن الخامس عشر، فتجمعت القبائل وحاصرت سوبه وقصت عليها. ومن قري، التي اتخذوها عاصمة لهم، امتد نفوذ العبداللاب، أحفاد عبدالله جماع، على أجزاء كبيرة من سودان وادي النيل.

(قىلىما

كان قيام مملكة العبد اللاب معلماً (هاماً في تاريخ انتشار التقافة العربية الإسلامية في سودان وادى النيل. ومن غير ريب فإن البدو قد أبلوا بلاء حسناً في تحقيق هذا النصر. فقد دخل الأعراب إلى البلاد في جموع غفيرة، وكانوا ذوي مقدرة على التحرك السريع بفضل إبلهم وقلة متاعهم وربما ميلهم (الفطري) للقتال. هذه الصفات جعلت البدو في موضع يمكنهم من بسط نفوذ كبير على الحضر من زراع وغيرهم.

ويها نفوذ الحكومات المركزية انفتح العرب على النوبه والبجه والعنج وسكان السهول فيها نفوذ الحكومات المركزية انفتح العرب على النوبه والبجه والعنج وسكان السهول مخالطة، وتحالفاً، ومصاهرة. ونتج عن ذلك هجين جديد اعتنق العقيدة الإسلامية وتمثل الثقافة العربية. وبدأ التغيير بعمليتين سارتا جنباً إلى جنب أحياناً، ومتداخلتين في معظم الأحيان. الأولى لغوية ثقافية والثانية عرقية. وتشمل العملية الأولى اكتساب اللغة العربية، واعتناق العقيدة الإسلامية، وتمثل النسب العربي والانخراط في نظام قبلي. وتقوم العملية الثانية على المصاهرة وما يتبعها من تفاعل عرقي.

تعربت قطاعات كبيرة من الشعوب السودانية، خاصة بين الحضر واستوعبت البنيات القبلية. فاختار الهجين الجديد الانتماء للأصول العربية، عبر النسب، وتمثلوا العادات العربية مثل نظام الورائة عن طريق الأب، وليس الأم كما كان شائعاً بينهم. ولما تم استعرابهم بدلوا لغاتهم الوطنية بلسان عربي، ولكن غالبية البجة والنوبه القاطنين شمال منطقة الدبة ظلوا متمسكين بلغاتهم الأصلية حتى يومنا هذا. وكانت علمية الاستعراب العرقي والثقافي تفاعلاً ذا اتجاهين يشمل استعراب المجموعات الوطنية، وتأصيل العرب أوتأثرهم بمقومات سودانية؛ دماً وثقافة. وتدل غلبة الثقافة العربية، من بين عوامل أخرى: على أن المهاجرين قد قدموا في أعداد كبيرة، ومن ثمّ كان تأثيرهم عظيماً. وتشير غلبة أعداد البدو بين الوافدين أن تأثيرهم على الوطنيين كان متسقاً بينما كان تأثير السعوب أعداد البدو بين الوافدين أن تأثيرهم على الوطنيين كان متسقاً بينما كان تأثير السعوب السودانية على العرب متبايناً يعكس الفوارق الثقافية والتمايز البيئي. فالاختلاف البيئسي الناتج عن غزارة الأمطار وانتشار ذبابة التسي تسي أجبر الوافدين، المتوغلين في جنوب كردفان ودارفور على التخلى عن رعاية الإبل واحتراف تربية البقر.

ويبدو أن مدى الاستعراب كان مرتبطاً بحجم الهجرة. فهو أوفر في المنطقة النيلية الممتدة بين كورتي وسنار، وفي سهول البطانة والجزيرة وشمال كردفان ودارفور. ومع ذلك فإن درجة تمثل الثقافة العربية تختلف من قبيلة إلى أخرى، فإذا ما قارنا العرب الذين آثروا حياة الاستقرار ومشاركة النوبيين المستقرين أوطانهم، بالعرب الرحل (وأشباه الرحل) من رعاة الإبل والغنم، القاطنين شرق النيل وغربه، نجد الجماعات الأخيرة، كانت أقل التحاماً بالسكان الأصليين وتسرياً بينهم. وكان عرب البقارة الرحل أكثر البدو اختلاطاً. ولكن مع استثناء بعض القبائل البدوية فإن لفظ عربي قد أفرغ، في اطراد، من مغزاه العرقي. وصارت الدلالة الثقافية أغلب. وقد صدق من قال أن العروبة هي عروبة اللسان.

بعد مضي قرنين من الوجود العربي المكثف والاختلاط ولد هجين مستعرب يجمع بين الخصائص الثقافية والسمات العرقية، وكانت ظاهرة اتخاذ النسب العربي هي الغالبة على هذا النطور وأحيانا نجدها منتشرة بين من انخرطوا في الإسلام ولكن لا يتكلمون العربية. ومرد ذلك أن الصلة الحميمة التي تربط الإسلام والعرب، مادة الإسلام وحماته، كانت تلك الوشيجة تعنى عند من اعتنقوا الإسلام حديثاً أن من صار مسلماً فهو عربي. وبكلمات أخرى صار الإنتماع إلى أصول عربية هو عقد الانتماء الكامل وأداة التفاعل الإجتماعي. أو بطاقة الهوية في المجتمع الجديد ومن ثمّ يبدو أن سلسلة النسب صارت ذات دلالة اجتماعية أكثر من أن تكون ذات معنى عرقي. وتعكس كتابات النسابة العربية، وسلطنة الفونج الإسلامية.

لم يتمتع العبداللاب بانفرادهم بالسلطة طويلاً، إذ سرعان ما نافستهم في الحكم قوة أخرى وفدت من أعالي النيل الأزرق يقيادة عمارة دونقس، زعيم الفنج وفي عام ١٥٠٤ م اصطدمت القوتان في أربجي وهُزم العبداللاب. ولكن ما ذهبت إليه يتجاهل رواية أخرى تغفل ذكر هذه الهزيمة، وتزعم هذه الرواية أن سقوط سوبة كان ثمرة جهد مشترك بين العرب والفونج، وتخلص إلى أن ذلك الجهد توج بتكوين الحلف الفونجاوي العبداللابي الذي أدار البلاد حتى عام ١٨٢١م.

والفونج شعب أفريقي (أسود البشرة)، كان أتباعه رعاة بقر في مبدأ أمرهم، وربما كان تكوينهم الاجتماعي أقرب إلى بنية قبلية مثل شيوخ العبداللاب، عند ظهورهم، ولكن ما أن تبوأت القبيلتان السلطة واستقرتا صارتا حتى نخبة حاكمة.

تختلف المصادر في أصل الفونج وترجح انتماءهم إلى بني أمية وبلاد الحبشة أو الشبك أو بلاد برنو. وبما أن المقام لا يسمح بالنوسع في هذه النقطة أقول إنه مهما يكن منبتهم العرقي فإن ظهور سلطنتهم في التاريخ قد ترافق مع توغل نفوذ الإسلام وانتشار النقافة العربية في منطقة أعالي النيل الأزرق. وقد ارتاب الرحالة بروس الذي زار سنار في صلة الفونج بالنسب الأموي الشريف وقال إن شكل السكان ولون بشرتهم يدل على أنهم من الشلك. ورغم وجاهة ما أثاره بروس فإن عروبة المرء لا تقاس بتقاطيع وجهه أو سحنته، فالعروبة يمكن اكتسابها تقافياً. ولعل فيما أوردته الروايات السودانية دليل على عمق الامتزاج بين الأعراق الأفريقية والدماء العربية في تلك المنطقة (قام يعد هناك تُقسة فرق بين قادم ومقيم. وأرجح أن الروايات الوطنية الممثلة في أشجار النسب المتداولة تتبيء عن نواة لذكرى التحام بين العرب وسكان ما يعرف اليوم بجبال الفونج (أوالهمج). وربما كان الأصل العربي في ذلك الهجين من جهينة أو من بني أمية حسب ما تسرجح وربما كان الأصل العربي في ذلك الهجين من جهينة أو من بني أمية حسب ما تسرجح بالسلطنة الزرقاء يقوي ما ذهبنا إليه. ونجد في اسم عمارة دونقس، كما ذكرنا في مكسان الخروبة ودونقس كناية عن الأفريقية.

ترتب على هزيمة العبداللاب في أربجي قيام صرح سياسي جديد، (توحدت فيه م ممتلكات الفونج والعبداللاب وما أضيف إليهما من ديار البجّة وأجزاء كبيرة من كردفان. وشكلت الدولة في قمتها نمطاً من الحكم الثنائي يعطي سلاطين الفونج الكلمة العليا في إدارة البلاد جميعها ويعطي ملك العبداللاب حق إدارة ممتلكاته نيابة عن المسلطان. وتتألف الدولة من تحالف فضفاض بين الفونج والدويلات الصغرى والمشيخات المتعددة التي ترجع جذورها إلى الفترة الواقعة بين ١٣١٧ و١٠٥٤م، وكانت سيادة الفونج

المركزية سلطة شبه اسمية، إذ أن الكيان الجديد، فيما يبدو لي، قد عجز عن استيعاب البنيات القبلية والدويلات الإقليمية ضمن كيان مركزى فعال.

إن عهد الاقطاع الذي بدأ على شواطىء النيل في أواخر العصر المسيحي بليخ ذروته، فيما يبدو لي، بعد الإطاحة بالممالك المسيحية. وكان ذلك إشر تفاعل الإقطاع المحلي مع اللامركزية القبلية المفرطة. وبتمازج هذين العاملين نشأت العديد من الدويلات الصغرى (أو الإمارات) المتمركزة حول القلاع. ولعل ما ذكره القلشقندي من وجود ثماني إمارات بأبواب النوبه في القرنين الرابع عشر والخامس عشر، وما أورده الفارز مسن وجود مائة وعشرين قائد شبه مستقل، في مطلع القرن السادس عشر، يؤكد هذا التطور. فلما أطلت التنظيمات المركزية من جديد عند قيام مملكة العبداللاب أولاً، وسلطنة الفونج ثانياً، كان يغلب على بنيتها أحلاف إقطاعية في ضفاضة غير مستقرة استندت في بقائها على قوة الجيش. ويبدو أن "لا مركزية" متنامية كانت القوة الدافعة وراء التطورات السياسية التي تزامنت مع فترة الهجرات العربية الممتدة من القرن الثالث عشر حتى نهاية القرن الخامس عشر. فبعد أن اضعفت الإقطاعيات المحلية الممالك المسيحية، أطاح النظام القبلي اللامركزي بتلك الممالك وحل مكانها في حكم البلاد.

ويلاحظ مندور المهدى: "أن العرب لما دخلوا السودان عجزوا عن اعطاء البلاد التي غزوها حكومة مركزية من أي نوع، وتقاسموا البلاد بينهم ونتيجة لذلك كان نوع الحكومة الذي نشأ في السودان عبارة عن مشيخة عربية تقليدية أساسها القبيلة".

إن جنوح القبيلة العربية البدوية للهجرة طلباً للكلا والماء يجعل نظامها (السياسي) غير مستقر. وفوق الأسباب البيئية السالفة، فإنها رغم انتمائها إلى أصل عربي واتباعها لعقيدة واحدة وانتساب أبنائها في الأغلب إلى جد واحد وتمسكها بثقافة ونظام اجتماعي متجانس والمنافحة عن دار (أو أرض) القبيلة والولاء لمجتمعهم وزعيمهم في تعامل تغلب عليه روح المساواة والديمقر اطبة؛ فإن ظاهرة انفصال بعض الفروع بسبب الصراعات الداخلية، أو كبر حجم القبيلة فوق امكاناتها الإدارية والبيئية، وانصمام جماعات أخرى إليها أظاهرة كثيرة الحدوث.

فلما تحقق الاستقرار لبعض البدو، خاصة الزعماء منهم صاهروا بعض الزعماء النوبيين وتبوأوا مراكز قيادية في المجتمعات النيلية مستفيدين من قلاع الإقطاعيات النوبية ومن مؤازرة الأعراب لهم، وصار أحفاد هؤلاء الشيوخ نواة الأسر الحاكمة في المنطقة الواقعة بين دنقله وسوبه، ومن الراجح أن عبد الله جمّاع قد استقطب هؤلاء الزعماء عند هجومه على سوبه فلما تحقق لهم النصر ظلوا في مواقعهم يمارسون إدارة إماراتهم أو مشيخاتهم ولكن على نسق تغلب عليه الورائة، واقترنت هذه الإمارات بأسماء تجمعات قبلية عربية، كما سنرى.

ورئت سلطنة الفونج هذا الوضع، القائم على تحالف عريض من مملكة العبداللاب، وصارت المشيخات القبلية هي النسق الإداري الغالب على مستوى الدولة القاعدي. وعليه فليست هناك حكومة مركزية بالمعنى الدقيق، فقبضة الدولة على الأطراف عبر قوية ولا توجد أجهزة تنفيذية متمائلة تنتشر في طول البلاد وعرضها عدا التنظيم القبلى الذي يغلب عليه مصطلح مشيخة ورئيسها الشيخ أو المك.

وفي إطار الحلف الفونجاوي - العبداللابي مارس الفونج سلطتهم كاملة على المنطقة الواقعة بين أربجي وسنار، وكان يحكمون على المشيخات شبه المستقلة الواقعة جنوب سنار وإلى الشرق والغرب منها، مثل مملكة فازوغلي (ويكون سكانها شريحة (هامة من بقايا السكان الأصليين)، ومشيخة خشم البحر (وشيوخهم من عرب القواسمة) ومشيخة الحمدة، ومشيخة أتبره، وبيله، والتاكه (أو الحلنقة - وهم من البجه)؛ والعديات (منطقة الأبيض). وكذلك مشيخة الشنابلة، في منطقة المسلمية، شمال سنار.

أما نواب الفونج، فكانوا يحتلون الجزء الشمالي من السلطنة، الواقع بين أربجي والشلال الثالث، كما أن نفوذهم السياسي يمتد على أجزاء من ديار البجة، ويسلم الجموعية وبدو الحسانية والكبابيش وبني جرّار غرب النيل الأبيض. وكسان حكم العبداللاب المباشر محصوراً بين أربجي وحجر العسل. وفي هذه المنطقة تقع حاضرتهم أولاً في قرّي، وثانياً في حافاية الملوك، وكما نوهنا من قبل فقد اعتمد نفوذ العبداللاب على سلسلة من المملكات والمشيخات. وأولى هذه الممالك من الجنوب، مملكة الجعليين، وفي نطاقها تقع مشيخة المجاذبيب شبه المستقلة، وذات النفوذ الديني الكبير، ثم مملكة

الدّفار (اوالبدريد)

+

الميرفاب في بربر وتشمل مشيخة رأس الوادي؛ تمم ممالك الرباطاب، فالمناصير، فالشايقية، وتتكون المملكة الأخيرة من أربع مملكات صغرى لأمري، مروي، حنك، وكجبي، التي ما زالت قلعتها مائلة للعيان، ويليها مملكة البديرية وتشمل مشيخات الدفار، أبكر، جزيرة تنقسي، دنقله والخندق، وأخيراً مملكتا الخناق وأرقو وملوكهما من الجوابرة والحكماب. أما المنطقة الواقعة شمال الشلال الثالث فكانت تابعة للخلافة العثمانية، ويحكمها الكشاف حكماً اقطاعياً. وكان الكشاف، مثل المشايخ يستكلون البنية الوطيدة للحكومة. وظل بعض هؤلاء المشايخ يتمتع بسلطاته حتى في عهد الإدارتين المركزيتين، الدارتي العهد التركي المصري، والإنجليزي المصري الاستعماريتين.

فرض الفونج سلطتهم على هذا التحالف الفضفاض عبر طرق ثلاثة هي: تعيين المعلوك، فرض الضرائب، والتدخل العسكري، وفي بعض الحالات عبر مـشايخ الطـرق الصوفية - ذوي النفوذ الديني الكبير. وكان حق تعيين ملوك العبداللاب ومن دونهم مـن المعلوك والشيوخ مقصوراً على سلاطين الفونج. وتتم مراسيم التعيين في سنار (وعادة مـا المعلوك والشيوخ مقصوراً على سلاطين الفونج. وتتم مراسيم التعيين في سنار (وعادة مـا بمنح السلطان، (ألملك أوالشيخ المرشح الككر (أي المقعد)، والطاقية ذات القرنين، والسيف وأحيانا قلادة من الذهب، وكلها من شارات السلطة. وكان ملوك العبداللاب يجرون نقس المراسم على من هم دونهم. وإمعاناً في الحيطة كان سلاطين الفونج يتبعون مراسم مـنح السلطة بتزويج بناتهم من الملوك الجدد ليضمنوا ولاءهم، ولتكن الزوجات رقيبات علـي تصرفات أزواجهن. ومن تقاليد الفونج أن تلد الأميرات أطفالهن في الـبلاط الفونجاوي حيث يشب أبناؤهن في كنف النواميس الفنجاوية ومتى ما اختير الملك الجديد عـاد إلـي مملكته ليمارس سلطاته كاملة في نطاق الأعراف السائدة في مجتمعه الأول.

كانت جباية الضرائب واحدة من أهم المناشط التي يؤديها الملوك والشيوخ نيابة عن سلاطين الفونج. فإذا ما تقاعس هؤلاء في أداء هذا الواجب، أو تمردوا، أجبروا على تأديته قسراً، وبحملات عسكرية تأديبية. وحقيقة الأمر أن طبيعة الدولة الفضاضة، وترامي أطرافها، وتباين أعراقها، وتنافس قبائلها حول المرعى، أدت إلى إنشاء جيش مدرب لدعم الحكومة المركزية في مواجهة مظاهر العصيان الداخلي والأخطار الخارجية. في البدء كان الجيش تقليدي التكوين، قوامه المقاتلون المختارون من القبائل، "وجنود لولو"

5

ومناخ لعان سنر

الذين قامت على أكتافهم سلطنة الفونج. ولكن منذ عهد السلطان بادى أبسودقن (١٧٢٤- ١٧٦٢م) زاد الاعتماد على جيش مدرب، قوامه الموالي السود، وعماده الخيالة. ولما كان إعداد مثل هذه الجيش باهظ التكلفة فلم يكن تكوينه ميسورا إلا لمشايخ العبدالكلب،

إن قيام سلطنة الفونج الإسلامية وتطورها العملاق قد أسس على تفاعل طويل المدى عميق الأثر بين ثلاثة روافد هي التيار السوداني (الأفريقي) والإسلامي والعربي. وكان الإسلام جوهراً وإطاراً هو المحرك الأساس في تفاعل هذه التيارات وما خلفته من تراكمات عرقية ودينية وثقافية واجتماعية على شعوب سودان وادى النيل.

بدأت هذا البحث بشرح دور الرافد السوداني في دفع عجلة التاريخ وإقامة صروح للحضارة السودانية منذ عهد كوش، ولكن يتعدى دورهم ذلك: فهم أساس الممالك المسيحية ومادتها وعماد سلطنة الفونج، ومملكتي تقلي والفور، ولهم في رأيى دور كبيسر في نشأة سلطنة الفونج الإسلامية. ولا جدال في أن بعض القوى النشطة مسن السعوب السودانية ظلت تلعب دوراً مهماً في تاريخ هذه البلاد مثلما أسهمت بدور فاعل في قيام السلطنة الزرقاء وإدارة دفة حكمها لتلاثة قرون، وأول هؤلاء الفونج، الذين ربما بدأت طلائعهم في نهاية القرن الثالث عشر، عندما شكى ملك الأبواب من أن إقليم العنج (الجزء الجنوبي من مملكة علون قد تعرض لغزو خارجي.

كان أول من ترك وصفاً لهذا الشعب دون أن يسسميه المغامر اليهودي داؤد روبيني (نحو عام ١٥٢٢م). وسمى روبيني ملك هذا الشعب بعمارة، وذكر أنه أسود اللون ويحكم شعبا من السود والبيض وأنه يمتلك عدداً كبيراً من الخدم والرقيق. وترجح رواية للرحالة الإسكوتلندي جيمز برواس (ت. ١٧٧٢م) بأن الفونج أمة من السود تعرف بالشلك تعيش على الشواطىء الغربية للنيل الأبيض على خلط عرض ١٣ شمال. ويضيف أنهم انقضوا على المجموعات العربية (العبداللاب) وهزموها في معركة أربجي عام ١٥٠٤م. وكان أول سلاطين الفونج عمارة بن عدلان الذي أقام المملكة وبني سنار. ورغم أن الروايات الوطنية الأخرى تهمل هذه الرواية وترجح انتماء الفونج إلى بني أمية أو العرب. يكفي أن نقول هنا أن رواية بروس تمثل تياراً روائباً قوياً لا يمكن تجاهله، وقد تجدد الاهتمام به مؤخراً. ولاشك أن تشككنا بوجود صلة عرقية بين الشلك والصفوة

١٨١ الكسكتارى

الحاكمة من سلطنة الفونج لا ينفي وجود وشائج ثقافية ولغوية بين الشلك وبين الـشعوب التى تقطن في تلك المنطقة (النيل الأبيض) قبل استقرار الشلك فيها، في منطقة جبال الهمج أو جبال الفونج، والتي يرجح البعض أنها مهد الأسرة الحاكمة. وكان الهمج وزراء الفونج، وهم من منطقة جبال الهمج، قد لعبوا دوراً رائداً في إدارة البلاد.

ومع غلبة الرافد الأفريقي في نشأة السلطنة الزرقاء فإن العصبية العربية ممثلة في القواسمة وجهينة والتجمع العربي تمكنت من انفاذ إدارتها في الهيكل التنظيمي السلطنة وتوجهها العقدي والثقافي، وبقيام سلطنة الفونج المؤسسة على تكامل الأفارقة والعرب نؤرخ لتوجهين هامين: أولهما نشر العقيدة الإسلامية بصورة عميقة، وثانيهما بداية الحقبة الإسلامية النالية وسمات الهوية السودانية.

كان انتشار الإسلام في مبدأ الأمر اسمياً في كثير من مظاهره؛ وكان الرواد من دعاة الإسلام من التجار والبدو، الذين اهتموا بنشر المبادىء العامة للعقيدة وأبجديات الفقه، وحقيقة الأمر أن التحول من المسيحية والمعتقدات الأفريقية إلى الإسلام كان بطيئاً. والسبب في ذلك أن المسيحية لم تندثر بنهاية الكيان السياسي لمملكتي النوبة وعلوه، بل إن الكيان السياسي ظل مزدهراً في بعض الجيوب مثل دوتاو. وظلت الثقافة النصرانية مزدهرة في بعض صورها حتى وقت متأخر، والراجح أن المسيحية والإسلام ظلا يعيشان في سلام، رغم ما بينهما من تنافس زمناً طويلاً. فلم يرد أن المسلمين فرضوا دينهم عنوة في هذه البلاد.

فلما غلب العبداللاب والفونج على البلاد في مطلع القرن السادس عشر، "لم تشهد تلك البلاد مدرسة علم و لا قرآن"، على حد تعبير ود ضيف الله، فإن مناخ الاستقرار والوحدة السياسية ساعد على خلق مناخ مناسب لنشر تعاليم الإسلام على نهج أعمق وأشمل مما ألفه الناس من قبل.

ففي البدء هاجر بعض السودانيين للإستزادة من المعارف الإسلامية من مصر والحجاز، بينما جذبت البلاد بعض العلماء والمتصوفة. اهتم العلماء السودانيون بتحفيظ القرآن الكريم وتفسير ونشر الفقه خاصة رسالة ابن أبي زيد القيرواني ومختصر خليل بن السحاق والتوحيد والحديث والسيرة وعلوم اللغة العربية. إلا أن هذه الثقافة الفقهية، والتي

تمثل التيار الرئيس للدعوة الإسلامية لم تستهو كل السودانيين، إذ فصل عامة الناس الانخراط في سلك الطرق الصوفية. وكانت الطريقة القادرية أولى الطرق انتشاراً وأكثرها قبولا. وسعى الصوفية إلى نشر مبادىء الإسلام وفق منهج سلوكي معين يأخذ بمبدأ التبسيط مع المداومة على قراءة أذكار وأوراد معلومة. وكان انتشار الإسلام على أيدي مشايخ الطرق الصوفية أوسع نطاقاً، فأحبهم العامة والخاصة.

وقف دفع هذا الوضع الفقهاء ليترسموا خطى رجال التصوف، لينالوا الحظوة عند العامة والحكام، فجمع العلماء بين علمي الظاهر والباطن، حتى صار من المتعذر الفصل بين الوظيفتين في المجتمع الفونجاوي، ويظهر ذلك جلياً في استعمال كلمة "فكي"، وجمعها "فقرا"، للدلالة على الفقيه العالم والفقير الصوفي في أن واحد. بهذا التلاقح بين النهجين الفقهي والصوفي وضعت النواة الأولى للخصائص المميزة للثقافة الدينية في السودان والتي انعكست على التكوين الإجتماعي والسياسي الذي تميزت به الدولة السنارية. ونجد في ما سطره ود ضيف الله في كتاب الطبقات خير دليل على هذه الخاصية.

ومن أهم منجزات المنهج الصوفي، سعيه تحت راية الإسلام لاضعاف روح العصبية العرقية والولاء القبلي، بتشجيع الإخاء بين المريدين سواءً كان أولئك المريدون عرباً سوادنيين، أو مستعربين، أو غيرهم ممن اعتنقوا الإسلام. وقد أسهمت الطرق الصوفية عند غياب حكومة مركزية قوية في تكوين الأطر الإجتماعية والدينية بين الشعوب السودانية في كنف الإسلام الرحب.

وما أن غلب الإسلام على الجزء الخاضع لنفوذ العبداللاب وأحرز الاستعراب تقدماً ملحوظاً حتى خرج جماعة من التجار والعلماء ورجال الطرق الصوفية إلى منطقة جنوب الجزيرة وكردفان، ودارفور، ساعين لتعميق التعاليم الإسلامية في تلك المناطق. وليست ظاهرة "الغريب الحكيم" التي ارتبطت بقيام سلطنة الفونج أولاً ومملكت الفور وتقلي ثانياً إلا تعبيراً عن جوهر حركة الإسلام والثقافة العربية في تفاعلهما مع المجتمعات السودانية.

وبلغ من علو شأن بعض العلماء أن انتشرت دعــوتهم وســط جيــرانهم مــن المجموعات المِرْقِرِيقية الذين قصدوهم طلباً للعلم والمعرفة، حتى المِرْغ مَجَلسِ أحد الــشيوخ

la ciet

34.

حوالي الألف طالب من التكرور ودار صليح. وكان هذا النشاط الدعوي، إضافة لاختلاط المجموعات المحلية بالمجموعات الوافدة عبر طريق الحج من غرب أفريقيا، مما ساهم في التشكيل الاجتماعي والثقافي للمجموعات السودانية وانضوائهم تحت لواء المحبة والإيمان.

ومثلما كانت المسيحية عامل توحيد بين النوبيين، صار الإسلام عامل ترابط بين كثير من الشعوب السودانية على اختلاف أصولها ووحّد بينها تحت إدارة واحدة.

أدى انتشار اللغة العربية، والثقافة العربية إلى دعم التوجه الوحدواي الذي أرسى الإسلام دعائمه، وقوّت الطرق الصوفية مساره، ودعمته عملية التلاقح بين العرب وجل السودانيين، وأدى هذا التفاعل إلى اعطاء سلطنة الفونج درجة كبيرة من التجانس الثقافي والاجتماعي والوجداني حتى صار الناس يتحدثون عن الحجيج السناري والقافلة السنارية والرواق السناري ويوصف السوداني خارج بلاده بأنه سناري.

كان ملوك العبداللاب، وسلاطين الفونج وراء هذا الانجاز الحضاري الكبير، ففي عهدهم اكتملت الوحدة السياسية والإطار الإداري وفيه برزت مقومات الهوية السسودانية وخصائصها الثقافية، وبجهود زعمائها اكتمل توحيد الجزء الأكبر من سودان وادي النيل. ومن سلطنة الفونج خرج العلماء والصوفية، والتجار إلى كردفان ودارفور وما وراء سنار يحملون مشعل الثقافة الإسلامية ساعين لخلق جسور من التواصل بينها وبين شعوب وادي النيل الأوسط.

## قائمة ببعض المصادر والمراجع المهمة:

## 1. مغطوطات عربية

Bodleian Library, Ms Bruce 18 (s) ff. 54b-57a.

تاريخ ملوك الفونج ببلد سنار

أ. سيرة ملوك العبدلاب (ملوك العبدلاب)،
 دار الوتائق القومية، الخرطوم.

ار الوقائق العومية، الخرطوم.

ب. واضح البيان في ملوك العرب بالسودان (واضح البيان)، دار الوثائق القومية، الخرطوم.

عبد الله بن الأرباب الحسن بن شاور

أ. مخطوطة باريس، Bibliotheque National, Ms Arabe 5069, Paris.

ب. مخطوطة المتحف البريطاني،
British Museum, Or.
2345, London.
National ج. مخطوط قيينا، Bibliothek, Ms Mixt
677 a, Vienna.
د. مخطوطة دار الكتب المصرية، تاريخ
رقم ۱۸م، مكتبة فاضل، القاهرة.

كاتب الشونة، أحمد بن الحاج علي وآخرون

## ٢. مؤلفات باللغة العربية

أحمد بن الحاج أبو على

ابن أبي زيد القيرواني، عبد الله

ابن خلدون، عبد الرحمن

ابن ضيف الله، محمد النور

أبو صالح الأرمني،

الدمشقي، شمس الدين عبد الله،

المهدي، مندور

المقريزي، أحمد بن عبد القادر،

تاريخ ملوك سنار، تحقيق مكي شبيكة، الخرطوم، ١٩٤٧، (تاريخ ملوك السودان).

الرسالة، القاهرة، (د.ت).

كتاب العبر، وديوان المبتدأ والخبر، بيروت، ١٩٦٧، ج٢.

كتاب الطبقات في خصوص الأولياء والصالحين والعلماء والشعراء في السودان، تحقيق يوسف فضل حسن، الخرطوم، ١٩٧١.

تاريخ الشيخ أبو صالح الأرمني، تحقيق B. T. A. Evetts أكسفورد، ١٨٩٤

كتاب نخبة الدهر في عجايب البر والبحر، بطرسبورج، ١٨٦٥.

قصة جمهورية السودان، الخرطوم، مكتب النشر، ١٩٥٩.

كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، تحقيق G. Wiet، القاهرة، ١٩٢٢، ج٢.

البيان والإعراب عما بأرض مصر من الأعراب، تحقيق عبد المجيد عابدين، مع دراسة في تاريخ العروبة في وادي النيل، القاهرة، ١٩٦١.

حسن، يوسف فضل

"القتل الطقسي عند الفونج"، مجلة الدراسات السودانية، العدد الأول، المجلد۲، ۱۹۷۰، ٢-۳۲ .

مقدمة في تاريخ الممالك الإسلامية في السودان الشرقي، سوداتك، الخرطوم، ٢٠٠٣، ط٤.

مختصر خليل، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، (د.ت).

جغرافية وتاريخ السودان القديم، بيروت، ١٩٦٧.

"مخطوطة تاريخية عن ملوك العبداللاب"، مجلة الخرطوم، ديسمبر ١٩٦٧، ٥٦-٠٠.

معالم تاريخ سودان وادي النيل، القاهرة، ١٩٥٥.

التربية في السسودان، القاهرة،١٩٤٩، ٣ أجزاء.

خليل بن إسحاق المالكي،

شقير، نعوم

صحيىي صلاح(محي الدين،

عبد الجليل، الشاطر بصيلي

عبد العزيز أمين عبد المجيد،

عبد القادر، عبد القادر محمد

194

صبح الأعشى في صناعة الإنشاء، القاهرة، الماهرة، ١٩٦٣، ج٨.

القلقشندي، أحمد بن عبد الله،

نصر، أحمد عبد الرحيم

تساريخ العبدلاب: من خسلال روايساتهم السماعية، شعبة (أبحث السودان، الخرطوم، ١٩٦٩.

٣. مؤلفات بلغات أوربية:

Adams, William Y.

Nubian Corridor to Africa, Allen Lane, London, 1977, pp 331, 359- 60, 508-510, 544- 546.

Alvares, F.

The Prester John of the Indies ... ed. By C.F Buckingham and G. W. B Huntingford, Hakluyt Society, Cambridge, 1961, Vol. II

Arkell, J.A.

A History of the Sudan From the Earliest Times, London, 1955.

"Fung Origins". S.N.R, XV, (1932), 200-250.

More about the Fung Origins, S.N.R, XXVII, (1947), 87-98.

Browne, W.G.

Travels in Africa, Egypt and Syria, 1792-98, London, 1799.

Bruce, J.

Travels to Discover the Sources of the Nile, Edinburgh, 1805, Vol. VI, VII.

Cerulli Somalia, E.

Scritti Vari Editi Ed. Inediti, Roma, 1957, I

Chataway, J.D.P.

'Notes on the History of the Fung', S.N.R, XIII, (1930), 47-58.

Crawford, O.G.S.

The Fung Kingdom of Sennar, Gloucester, 1951.

de Cadalvene et, E. de Breuvery, J.

Travels to Discover the Sources of Nile, Edinburgh, 1804.Vol V.

Elles, R.J.

'The Kingdom of Tegeli', S.N.R, XV, (1935), 1-35.

Hasan, Yusuf Fadl

The Arabs and the Sudan From the Seventh to the Early Sixteenth Century, Sudatek, Khartoum, 2005, 4th Reprint.

"External Islamic Influences and the Progress of Islamization in the Sudan between the 15<sup>th</sup> and 18<sup>th</sup> Centuries" in Sudan in Africa, ed. By Yusuf Fadl Hasan, KUP., Khartoum, 3<sup>rd</sup> Reprint.

"Nubia and the Nilotic Sudan" in History of Humanity: From the Seventh to the Sixteenth Century, ed. By M. A. AL Bakhit, et al, Vol. IV, Unesco, Paris, 2000.

Holt, P.M.

"Funj Origins: a Critique and New Evidence", J.A.H, IV, (1963), 39-55.

"A Sudanese Historical Legend, the Funj Conquest of Suba", B.S.O.A.S, XXIII, (1960), 1-2.

Hilleleson, S.

'David Reubeni: An Early Visitor to Sennar', S.N.R, XVI, (1933), 55-66.

Ludolphus, J.

A New History of Ethiopia, London, 1682.

MacMichael, H.A.

A History of the Arabs in the Sudan, Cambridge, 1922, 2 Vol.

The Tribes of Northern and Centeral Kordofan, Cambridge, 1912.

Nachtigal, C.

Sahara and Sudan, Leipzig, 1967, III.

O'Fahey, R.S.

'Religion and Trade in the Fur Sultante', Sudan in Africa, ed. Yusuf Fadl Hasan, KUP, 1970.

Ogot, A.B.

History of the Southern Lou, Nairobi, 1967, I.

# **(U)**

# السوداني

## ملاحظات أولية حول التنوع الثقافي وتطور مفهوم الهُوُيَّة في السودان \*

تحاول

هذه الورقة الاستقراء في تاريخ السودان عبر تتبع مصطلح "السوداني"، وأعنى به هنا مفهوم الهوية الوطنية السودانية، وإلى أيّ مدى استوعبت هذه الهوية التنوع الثقافي الموجود في السودان؟ فالورقة تسمعى لاستخلاص مفهوم "السوداني" وما سبقه من مسميات في إطاره

الجغرافي المحدد في كل فترة تاريخية، ودرجة استيعابه للتنوع الثقافي في تلك المرحلة، ودور هذا التنوع في تطور مفهوم الهوية.

ولا تهدف هذه الورقة، بأي حلل من الأحوال، إلى تقصي مفاهيمي لمصطلحات شائكة مثل "التنوع الثقافي" و"الهوية، فبسبب تداخل العلوم والقراءات، أصبحت لمثل هذه المصطلحات مفاهيم متعددة بتعدد مداخل دراسستها. "فالتنوع الثقافي" مثلاً يتضمن بالضرورة التنوع الديني واللغوي والعرقي، وهذه العناصر تستدعي مجتمعة أو منفردة، في بعض الأحيان، لتشكيل مفهوم الهوية الذي يستدعي بدوره مصطلحات مثل "الذاتية" و"التمحور حول الذات" و"الوطنية"، وهذه الأخيرة تفترض التمييز بينها وبين مصطلحات أخرى "كالقومية" و"الأمة". ومن جهة أخرى فإن هذه المصطلحات يتم تناولها في الحياة

<sup>\*</sup> قدمت هذه الورقة في الاجتماع التأسيسي الثاني لاتحاد الكتاب السودانيين، ونشرت مع أوراق المــؤتمر في اتحاد الكتاب: المميلاد الثاني، كتاب الاتحاد العام، ٢٠٠٦.

اليومية بشكل يختلف تماماً عن مدلولاتها العلمية. لكن ذلك لن يعفيني من تحديد المفاهيم المرادة من المصطلحات المستخدمة في هذه الدراسة، وهو ما تفرضه الضرورة العلمية الناتجة عن هذا الاشتباك في الأساس، في محاولة لخلق أرضية مشتركة مع القارئ تمكنني من استثارة استدعاءات ذهنية محددة عند قراءة المصطلح المحدد، وأرجو أن أوجز إيجازاً غير مخل في شرحي لمفاهيم الدراسة.

## التنوع الثقافي

حظي مصطلح ثقافة Culture بقدر وافر من النقاش والسشروح، وتناولسه الباحثون والعلماء في علوم التاريخ، والأنثر وبولوجيا، والاجتماع، واللغات، وعلم السنفس وغيرهم، كلّ من زاوية تخصصه. ورغم ذلك فإن التعريف "التجميعي" لمصطلح (ثقافة) يظل التعريف الأكثر شمولاً وتداولاً بين الباحثين، وهو تعريف يلملم معطيات الثقافة في أنها: "الكل المركب من العادات والتقاليد والأعراف والأديان واللغات والقوانين والأعراق وأنماط السلوك وطرائق التفكير، وكل ما أنتجه الإنسان من منجزات مادية أو غير مادية". (١) فهي إذا الأفكار متضمنة في الأفعال. (١) وتأخذ الثقافة بهذا المعنى شمولاً وكلية فتحيط بالفرد وبالمجموعة؛ وترتبط الثقافة ارتباطاً وثيقاً بالمحيط الاجتماعي والبيئي، ومن هذا المحيط تستمد سماتها وخصائصها.

وبطبيعة الحال فإن الثقافة (تشكّل المعيار الذي تنظر به الجماعة لنفسها وللأخسر من حولها، وينطبق الحال على عناصر الثقافة المختلفة (العرق واللغة والدين) وهسو مسا يجعل الثقافة نفسها تعبيراً عن الهوية، بشكل أو بآخر، نتيجة الإحساس بالانتماء لدى أبناء تلك الثقافة.

أما التنوع الثقافي فيعني في هذه الورقة مفهوماً يتطابق مسع مسصطلح التعدد الثقافي ويشتمل بداهة على تنوع وتعدد معطيات الثقافة. ولن أدخل في تفاصيل لشروحات هذه المعطيات والمتضمنات وسأكتفى بتحديدات أولية تكفى لخدمة أغراض هذه الورقة.

أول هذه المتضمنات هو التعدد الديني ونعني به الأديان السماوية والتقليدية وكل ما من شأنه أن يمثل ذلك في وجدان إنسان السودان. أما اللغة فالمعروف أن السسودان تتمثل فيه غالبية المجموعات اللغوية الكبيرة في أفريقيا (ما عدا لغة الخوسان)، ويتحدث

سكان السودان مائة وأربعاً وعشرين لغة. وتتعدى اللغة كونها وسيلة للتواصل والتعبير إلى أن تصبح مناخاً نفسياً للمجموعة اللغوية وطريقة لقراءة العلائق الاجتماعية وآلية للتفكير والتفاهم. وبهذا المعنى العميق لدلالات اللغة، وبذلك الاتساع الواسع لعدد اللغات السودانية يكون المراد من مصطلح التنوع اللغوي في هذه الورقة. (٢)

أما التنوع العرقي فهو إشارة لأحد المكونات الضرورية والأساسية للمجموعات البشرية على أساس بايولوجي يخلق خصائص مميزة مثل المشكل والتركيب العصوي واللون، ولا يقف الأمر عند الافتراض بوجود جينات موروثة مشتركة وإنما يتجاوز ذلك للاعتداد بهذا الجانب البايولوجي، الأمر الذي يقود إلى الإيمان بتميز عنصر على عنصر وعرق على عرق. (٤)

وَيَقِرِ آوى السودان منذ مطلع التاريخ، كما سنرى، أعراقاً مختلفة من البشر كانت مصدر ما أسميناه بالتنوع التقافي. كما كان موطناً للمعتقدات الإفريقية وهي أقدم الأديان فيه، ثم المسيحية والإسلام.

بناءً على ما تقدم فإن المراد بالتنوع أو التعدد هو المجموع في تمايزه واختلافه، والمراد بالثقافي (الثقافاتي - إشارة للثقافات المختلفة) ويشمل كل مكونات الثقافة.

#### الهوية الوطنية

تدور الملامح الأساسية لمفهوم الهوية حول أهميتها للفرد والجماعة للاستمرار في الحياة الاجتماعية بصورة طبيعية، "فالفرد لابد له أن يشعر بكينونته وذاتيته المتميزة عن الآخرين حتى ينعم بالتوازن النفسي والعقلي والوجداني في معايشته مع الأخرين" وبطبيعة الحال فإن ذاتية الفرد لا تفهم بغير ذاتية الجماعة التي ينتمي إليها. (٥)

كومن المتفق عليه عموماً أنه ليست هناك "معادلات جاهزة" تقوم عليها الجماعـة الإثنية وإنما يتأثر قيامها بالظروف التاريخية والسياسية والاجتماعية التي يرفدها المجتمع العريض. وأرى نفسي متفقاً مع ما يرجحه الدكتور إدريس سالم: "أن العناصر المرشـحة والتي يمكن أن تصبح نواة لتكوين الجماعات الإثنية هي القرابة، اللغة، الـدين، التـاريخ المشترك، والمكان". (1)

ربهذا المعنى فإن مكونات التعدد الثقافي التي أشرنا إليها يمكن أن تمثل هوية مشتركة لمجموع من الأفراد المنتمين إليها بالاعتماد على فكرة الوراشة أو النسسب أو الأصول المشتركة، وأي من هذه الخصائص والمكونات يمكن استدعاؤها كدعوى ومزاعم في مواقف معينة والأسباب معينة. (√)

والهوية بما هي تأكيد للذاتية واعتزاز بها لا تعني التمحور حول الذات الذي قد يكون سلبياً إذ يمكن أن يقود إلى نفي الآخر واضطهاده بالتمادي في المشيفونية واحتقار الجماعات الأخرى وثقافتها وأنماط سلوكها. (^)

إن انطلاق هذه الدراسة من حقيقة التعدد والتنوع النقافي في السسودان دفعنا لإرداف "الهوية" بمصطلح "الوطنية" ليكون المراد هو الهوية التي تتشكّل مسن تداخلات وتفاعلات التعدد الثقافي في السودان، ليس بالضرورة عبر تمازج هذا التعدد وانسمهاره وإنما في ظل اختلافه الحالي.

والوطنية لأغراض هذه الدراسة هي النسبة للاسم "وطن" بالإشارة إلى الحدود الجغرافية والسياسية التي تشكّل السودان وتشمل كل ما هو داخل هذه الحدود، وبالتالي فإن الوطنية المقصودة هنا تختلف عن مدلول كلمة "أمة" التي قد ينتمي أفرادها لجماعات تعيش في "أوطان" متعددة مثل الأكراد أو الألمان. ومن جانب آخر يختلف مفهوم الوطنية أيضاً عن القومية السياسية أو اللغوية أو الفكرية مثل القومية العربية أو الإسلمية أو الاشتراكية. فالوطنية هنا لا تشمل المجموعات خارج حدود "الوطن" وإن جمعتها عناصر مشتركة ثقافية أو اجتماعية أو فكرية مع مجموعات أخرى داخل "الوطن".

لقد تفجرت نقاشات الهوية والذاتية السودانية في مطلع الثلاثينات مع بداية الوعي السياسي، وتواصلت في الأربعينات، ثم أخذت بعداً جديداً في مطالع الاستقلال لما صاحب تلك المرحلة من مشكلات سياسية على رأسها قضية جنوب السودان، ثم استمرت بقوة أكبر في السبعينات مع الانفتاح على التيارات التحررية العربية والإفريقية والعالمية.

نتيجة لكل ذلك، ولارتباط المفكرين السودانيين عموماً بالسياسة فإن الإطار الذي تمت فيه معالجة مسألة الهوية كان إطاراً سياسياً بالدرجة الأولى، ولم يخلُ من أغراض

ja

X

أيديولوجية أو أغراض الكسب السياسي المؤقت، وكان لكل ذلك تأثيره السلبي على وحدة الهوية الوطنية في السودان.

وأرجو أن لا يفهم أني بصدد التأكيد على هوية وطنية، فهذه الدراسة لا تنطلق من نتائج مسبقة ولا تحكمها نظرة سياسية أو أيديولوجية، وإن كنت لا أرى ما يمنع من تحقيق هوية وطنية جامعة لكل أبناء الوطن. ولعل الأستاذ محمد عشري الصديق قد أصاب عندما كتب في نهاية العقد الثاني من القرن العشرين في نفاؤل جم عن مستقبل السودان: "ومن قال إنه ليس بأمة. فليس هناك ما يمنع أن يكون كذلك في وقت قريب، فلا اختلاف أديانه، ولا اختلاف عاداته، ولا اختلاف شعوبه، ولا اختلاف أجوائه وظروف المعاش فيه، بحائلة دون تحقيق هذه الأمنية العذراء. وليس يمكن أن تكون الأمم في بدء تكوينها غير ذلك: فالمصالح المشتركة، التفاهم المتبادل، وأحداث التاريخ، تقرب شقة الاختلاف، وتصل الأبعدين برباط متين". (٩) وهانحن بعد ما يزيد عن السبعين عاماً نسعى نحو تحقيق هذه "الأمنية العذراء".

ينفرد السودان بانساع رقعته وطول حدوده وتباين بيئاته بين الصحراء الكبرى والغابات الإستوائية. وقد ساعد هذا التفرد في السعة على تأثره بهجرات بـشرية متعـدة وتيارات ثقافية وحضارية متباينة. ونتيجة لتفاعل هذه المؤثرات الخارجية وتلاقحها مـع الموروثات الوطنية تبلورت شخصية السودان ومن انتمى إليه.

وتبين الكشوفات الأثرية والدراسات العرقية أن ثلاثة من أهم الشعوب التي تقطن القارة الإفريقية قد استوطنت في السودان منذ أزمان بعيدة، وهي: "الزنوج" و "الحاميون" و "الساميون". والزنوج أو الجنس الأسود (أو الأفارقة)، وهو تعبير فضفاض يستعمل في غير دقة في هذا البحث للدلالة على السكان الوطنيين الأصلاء السود، الذين الأبيا وضعوا اللبنة الأساسية في تاريخ هذه البلاد وتطور تقافتها. ومن المرجح أن ذلك الشعب الأسود ظل يعمر السودان في الأجزاء الجنوبية والغربية كما أن مجموعات منه تفاعلت مع سكان المنطقة الشمالية والمنطقة الشرقية. ومن الممثلين لهذا الشعب الأسود القبائل الأزرق. وكان التي تسكن دارفور وجنوب السودان وجبال النوبة في كردفان وأعالي النيل الأزرق. وكان

رواد هذا الجنس الأسود من سكان منطقة الخرطوم وهم بصناعتهم للفخار قد وضعوا اللبنة الأولى للحضارة السودانية.

والحاميون أو الشعوب الناطقة باللغة الحامية من المجموعات العريقة التي وفدت إلى السودان منذ زمن بعيد واستقرت في المنطقة الشرقية والسمالية الشرقية حيث يسكن البجه وهي في أصولها العرقية لا تختلف عن الشعوب التي تقطن مصر قبل عهد الأسرات. ومن المرجح أن بعض من سكنوا منطقة بلاد النوبه ذوو صلة بشعوب البحر الأبيض المتوسط.

وقد ظل سجل الثقافة السودانية، إلى حين توغل المسيحية ثم دخول العرب في أعداد كبيرة يتأرجح في تفاعل بين ثقافتي الزنوج والشعوب الحامية من جهة، وما طرأ عليها من مؤثرات خارجية كان أقواها الأثر المصري من جهة أخرى.(١٠)

عليها من مؤثرات خارجيه حال التواسم مرسر والمسلمات المسلمات المسلم

سيولم تطلق كلمة "السودان" للدلالة على المنطقة ذات المصمون الجغرافي والسياسي الحالي إلا في نحو نهاية العهد التركي المصري (١٨٢١ – ١٨٨٥). ولعل هذا الاسم أكثر المسميات دلالة على سكان البلاد لغلبة السواد على سحنتهم. والسودان بحدوده الدولية التي تشكلت في العهد التركي المصري يشير إلى المنطقة السرقية من بلاد السودان. وبلاد السودان مصطلح عربي أطلقه الجغرافيون العرب على سكان منطقة السافنا الممتدة من البحر الأحمر حتى المحيط الأطلسي والواقعة جنوب الصحراء الكبرى

وشمال الغابات الاستوائية وتشمل المنطقة الشرقية منه بلاد النوبة وبلاد البجه وأقاليم كردفان ودارفور وتقطنها جميعها شعوب سوداء أو شبه سوداء. ويدل لفظ "السودان" في هذه الورقة على المنطقة الشرقية من بلاد السودان.

إن الهجرات والمؤثرات الثقافية الوافدة من الخارج أسهمت في إحداث تغييرات الجتماعية وتطورات ثقافية يمكن بلورتها في ثلاث مراحل رئيسة: قديمة ووسطى وحديثة. ونسبة لقلة معرفتنا العلمية بالتاريخ العرقي والثقافي والحضاري والاجتماعي، للأجرزاء الجنوبية والغربية من السودان، فإن ما نكتبه سوف يتركز في مبدأ الأمر على المنطقة الواقعة شمال ملتقى النيلين الأزرق والأبيض. وهي منطقة ذات ثقل حضاري كبير وقد نالت اهتماماً كبيراً من قبل علماء الآثار والمؤرخين.

### المرحلة القديمة

لعل أقدم أثر لاستيطان الإنسان في هذه البلاد هو إنسان سنجه الذي يرجع إلى نحو ٢٠٠،٠٠٠ عام قبل الميلاد وينسب هذا الإنسان إلى سللة البوشمن البوشمن النين يعيشون اليوم في صحاري كلهاري وفي الجزء الشمالي من أفريقيا الجنوبية وهم من أقدم من عمر القارة الإفريقية. والراجح أن البوشمن وفدوا من هضبة شرق أفريقيا ويبدو أن منطقة النيل الأزرق كانت بحكم موقعها "معبراً من معابر هذا الإنسان جنوباً، بل ربما كانت موطناً له في فترة من الفترات، غير أننا لا ندرك (الآن- إضافة من الكاتب) أثراً معلوماً لهذه الجماعة في أجناس وثقافات المنطقة". (١١)

وشهدت منطقة الخرطوم نشاطاً بشرياً يعود للعصر الحجري القديم، نحو ٥٠٠٠ ق.م. وفي الشهيناب، الواقعة شمال الخرطوم، عُثِر على مواقع تنسب للعصر الحجري الحديث. ويشير ما وجد من جماجم في الخرطوم القديمة إلى انتماء أصحابها إلى شعب زنجي لما تتميز به من "ضخامة وعظم فكي الوجه" غير أنهم لا يشبهون أياً من الشعوب الزنجية المعروفة اليوم.

A- في أقصى شمال وادي النيل الأوسط استوطن ما عرف بالمجموعة الأولى -A Brown وينسب هذا السعب لأجنساس البحر الأبيض المتوسط Group ، وينسب هذا المتعب لأجنساس البحر الأبيض المتوسط C-Group نفس

المنطقة الموالي ٢٣٠٠ ق.م، في أصولها العرقية عن المجموعة الأولى إلا من بعض آثار الاختلاط بأعراق زنجية وافدة. (١٢)

في المرحلة التاريخية التي بدأت حوالي ٣٥٠٠ ق.م كان النظام القبلي غالباً على نمط الحياة. وكانت علاقات المجتمع أولية، ويغلب عليها اعتماده كلياً على فلاحة الأرض وتربية الماشية. ونسبة لصغر الأرض المزروعة على شواطئ النيل وانعدام نظام ري دائم، ظل الحال على ما هو عليه لآماد طوال.

وبين القرنين السادس عشر والحادي عشر قبل الميلاد غلب النفوذ المصري على الجزء الشمالي من السودان، وكان التأثير المصري عميقاً في المعتقدات الدينية. لكن لم يحدث تغيير واضح في التركيبة السكانية، إذ بقى السكان خليطاً من الجنس "الحامي" و"الزنجي".

تعكس حضارة كرمه بعض دلائل التحول من حكم قبلي إلى قيادة سلالة ملوكية. ورغم تعرض هذه الحضارة، التي بلغت أوجها في نحو الألف الثانية قبل الميلاء، لمؤثرات مصرية جمة واقترابها منها فهي حضارة إفريقية صميمة، ونتاج تطور داخلي. (١٢)

ومن نواة حضارة كرمة ظهرت مملكة كوش (٧٥٠ ق.م-٣٥٠م) التي امت الفوذها من النوبه السفلى حتى ملتقى النيلين الأزرق والأبيض، وإلى ما وراء ذلك إلى الجزيرة وكردفان. واشتهر اسم كوش، وهو في الأصل الجزء الواقع بين المشلال الأول والرابع، عند المصريين والآشوريين والعبرانيين والأكسوميين، وبه عرفت البلاد وأهلها. وصارت كوش قوة عالمية عندما تمكن ملوكها من بسط نفوذهم على مصر. وكانت مملكة

كوش تتكون من فرعين نبته في أقصى الشمال، ومروي إلى الجنوب منها. وفيهما صار الكهنة يمثلون الأرستقراطية الحاكمة، وهو نظام ينم عن مظاهر الحكم الاستبدادي المتفشي في الشرق الأدنى في ذلك الوقت.

سحوفي مروي، وحاضرتها البجراوية، تفتقت الحضارة المروية، ذات الإمكانات الاقتصادية والعسكرية، عن تطور اجتماعي وثقافي عظيمين. وكان هذا التطور هو الأساس المادي للمنجزات الفنية والعلمية التي خلفتها مروي. ولا شك أن عملية الاقتباس والنقل عن مصر لا تؤدي وحدها إلى ازدهار مثل تلك الآثار العظيمة من أهرامات ومعابد وصناعات فخارية وزجاجية دون أساس حضار متين وثراء عريض. ففي عهد مروي تضاعلت المؤثرات المصرية وغلبت المؤثرات المحلية، وصارت مروي حسارة وطنية ذات سمات خاصة. وكان من أعظم منجزات مروي في إثراء الحضارة الإنسانية صهر الحديد بطريقة علمية وتطوير الكتابة الهيروغلوفية ذات الرسومات أو المقاطع الهجائية المعقدة إلى أبجدية أقل تعقيداً، لكتابة اللغة المروية ذاتها.

كانت نهاية مملكة مروي في نحو منتصف القرن الرابع الميلادي، بسبب الانقسامات الداخلية ونتيجة للغزو الأكسومي، حيث تردت البلاد إلى شيء من الفوضى وفقدت مظاهر الازدهار التي صحبت مملكة مروي حتى استطاعت أن تبسط نفوذها السياسي والثقافي على أجزاء كبيرة من البلاد.

تقف إنجازات كوش، وفرعيها نبتة ومروي، دليلاً على مقدرة السودانيين على خلق نظم سياسية متطورة، وكان العهد النبتي المروي، هـو نـواة الوحـدة الوطنيـة السودانية التي أخذت تتوسع في اتجاه (جنوبي جاذبة للأطراف، ولعل في انتقال العواصـم من البركل إلى البجراوية، ثم قيام فرص ودنقلة (وسوبا) وبعدها قري وسنار، ثـم تقلـي لحروالفاشر، ما يؤكد هذا التطور. وبقيام كوش دخل السودان التاريخ من أوسع أبوابه. (١٠)

وقد تحقق هذا الإنجار على سواعد عناصر مختلفة من مملكة مروي. وليس أدل على تنوع الأعراق من نقش عيزانا ملك أكسوم الذي غزا مملكة مروي في سنة ٣٣٥م، وأشار النقش إلى تعدد الأعراق وميَّز بين الكوشيين والنوبة السود في الجزء الجنوبي من المملكة، والنوبة الحمر إلى الشمال من نهر أتبره.

كركان قدوم النوبه وهم ما يعرف بمجموعة أكس X-Group قد تم في القرون الأخيرة من عصر مملكة مروي فاستوطنها النوبه وتكاثروا فيها حتى تمت لهم الغلبة، وتمكنوا بعد نحو قرنين من زوال مملكة مروي من إنشاء ممالك تسلات هي نوباديا، المقره، وعلوه وقد اشتهرت هذه الممالك في المصادر العربية بممالك النوبه. ومسن الراجح أن لفظ "النوبه" قد أطلقه المرويون على تلك الجماعات الوافدة من الصحراء الواقعة غرب النيل.

#### المرحلة الوسطى

كان أهم أحداث هذه المرحلة قيام الممالك النوبية التلاث، وثانيها انتشار المسبحية وثالثها هجرة العرب ودخول الإسلام. (منذ عام ٥٨٠م غلبت الديانية المسبحية على شواطئ النيل من أقصى الشمال حتى منطقة سنار (كما عرفت أيضاً في أطراف بلاد البجة وبعض المناطق الأخرى. وقد ارتبطت النصرانية في تلك الممالك بالأسر الحاكمة وصارت لصيقة بمؤسسات الحكم. وعمل الملوك الذين جمعوا بين السلطة الدينية والسياسية على تحويل المعابد القديمة إلى كنائس. وصارت الكنائس وما تحويه من الزخارف والنقوش وصور القديسين مظهراً للإبداع الفني السوداني، الذي غلبت عليه السمات المحلية. (١٥٠ وكان من حق هؤلاء الملوك أن يسترقوا من شاعوا من رعاياهم وحجد بعض هؤلاء طريقة للبيع في أسواق النخاسة.

ازدهرت الديانة المسيحية في الممالك الثلاث حتى صارت سمة من مقومات الشخصية النوبية، وبهذه السمة عرف النوبيون عند العرب، وكانت لهم كنيسة خاصة بهم في القدس. وكانت الطقوس الدينية تؤدى في أول الأمر باليونانية أو القبطية ثم ترجمت إلى اللغة النوبية ولكنها كتبت بحرف يوناني، وظلت النصرانية تشكل جزءاً مهماً من الكيان النوبي حتى منتصف القرن الخامس عشر حيث انتهى نفوذها السياسي في مملكتي المقرة وسوبه عندما دُحرتا أمام الزحف الإسلامي العربي الكاسح.

في الوقت الذي عمَّت فيه المسيَّحية أجزاء كبيرة من سودان وادي النيل أخذ العرب المسلمون بدءاً من العقد التالث من الهجرة النبوية الشريفة ينسسابون من مصر وعبر البحر الأحمر إلى نفس المنطقة خلال فترة استمرت لبضعة قرون. وقد أدت تلك

الهجرة إلى خلق درجة كبيرة من التجانس الثقافي والاجتماعي والوجداني حتى صارت تلك البلاد جزءاً من العالم العربي والإسلامي يتحدث جلل أبنائها العربية ويدينون بالإسلام.

لعرب قبل ظهور الإسلام، إلا أن أثر تلك الهجرات كان ضئيلاً ولم يترك بصماته الواضحة على التكوين البشري لسكان تلك الديار. از دادت تلك الهجرات أهمية بظهور الإسلام الذي أعطاها التوجه الديني والدعم السياسي. وقد أخذت تلك الهجرات صدوراً متعددة بعضها بقصد التجارة أو التعدين أو طلباً للمرعى أو هروباً من ضغط الحكومات القائمة في مصر.

وقف المسلمون في بكتم الأمر على أبواب النوبة والبجة. شم اشتبكوا معهم ليضعوا حداً لهجماتهم المتكررة على ديار المسلمين في مصر. سارت الجيوش العربية حتى بلغت دنقله، فقوبلت بمقاومة شديدة من النوبيين. وكان نتيجة الغيزو (١٥١-١٥٢م) أن دوّخ المسلمون مملكة النوبة المسيحية ولكن دون أن يقضوا على سلطانها قضاء تاماً فعقد عبد الله بن سعد بن أبي سرح مع ملكها معاهدة نظمت العلائق بين العرب والنوبة في شئون السلم والتجارة. وظلت هذه المعاهدة التي عرفت بعهد النوبة أو اتفاقيمة البقط في شئون السلم في العلاقات بين المسلمين والنوبة لفترة تقارب الستة قرون. وفي تمثل الركن الأساس في العلاقات بين المسلمين والنوبة لفترة تقارب الستة قرون. وفي في نهايمة فترة سريانها تسربت المؤثرات الإسلامية وتدفق التجار العرب في هدوء أدى في نهايمة الأمر إلى تغيير مسار بلاد النوبة السياسي والاجتماعي والديني.

تمكن المسلمون أيضاً من عقد سلسلة من المعاهدات المماثلة لعهد النوب مسع البجه مُكنتهم من التوغل في ديارهم واستغلال مناجم الذهب والزمرد في الصحراء الشرقية.

واتب ديوان العطاء وإبعادهم عن الجيش، تدفق العرب في أعداد كبيرة بلغت الذروة في العهد المملوكي. وانفتح المهاجرون على المجموعات الوطنية معايشة واختلاطاً والستغلوا

نظام الوراثة عن طريق الأم الذي كان متفشياً في السودان فبسطوا نفوذهم تدريجياً على أجزاء كبيرة من البلاد.

كانت تلك الحملات من أهم العوامل التي أضعفت السياج السياسي لنظام الحكم في بلاد النوبه المسيحية ومهدت لغلبة العرب الذين استطاع روادهم من بني الكنز، أحفاد قيبلة ربيعة التي صاهرت النوبيين في المريس، اعتلاء عرش النوبه سنة ٣٢٣ ام، وبذلك انتقلت السلطة داخل الأسرة النوبية الحاكمة من فرع نوبي يدين بالمسيحية إلى فرع نوبي مستعرب يدين بالإسلام. وبسقوط مملكة النوبة المسيحية زال الكيان السياسي القوي الذي كان يقف لعدة قرون دون توغل العرب في أعداد كبيرة عن طريق وادي النيل.

صادف هذا الحدث قمة الصراع الدائر بين العرب والمماليك في مصر فتدفق العرب في مجموعات غفيرة عبر الصحراء الشرقية التي كانت مسرحاً لنشاط عربي اقتصادي كبير، قوامه استخراج الذهب والزمرد، وموطناً للذين قدموا لتلك الجهات، إما من مصر أو عبر البحر الأحمر، حيث تصاهروا مع البجه ونشروا الإسلام وكثيراً مسن مظاهر الثقافة العربية وعلى رأسها النسب ونظام الوراثة. سارت تلك الجماعات حتى بلغت البطانة وأرض الجزيرة ثم كردفان ودارفور حيث التقت بمجموعة أخرى كانت تابعت شاطئ النيل الغربي إلى دنقله فكردفان ودارفور حتى بلغت مملكة كانم برنو في أو اخر القرن الرابع عشر.

استقر هؤلاء المهاجرون، وجلَّهم من البدو، في سهول السودان الغنية بالمراعي وانفتحوا على الوطنيين من نوبيين وبجه وعنج و"زنج" وغيرهم مكررين تجربة التلاحم التي بدأتها ربيعة في بلاد البجه والمريس منذ مئات السنين.

عندما بلغ العرب المناطق الجنوبية من كردفان ودارفور اضطروا بسبب غزارة الأمطار للتخلي عن إبلهم واعتمدوا على الأبقار في ترحالهم ومن ثم عرفوا بعرب البقارة، ولكن ذبابة التسي تسي التي تؤذي البقر حرمت البقارة من التوغل جنوب بحر الغزال وبحر العرب ومنطقة السدود. هناك توقفت المؤثرات العربية الإسلامية، ولم تستطع تخطي ذلك الحاجز إلا في العهد التركي المصري. (١٦)

كان لتلك الهجرات أثر كبير في القضاء على مملكة علوة المسيحية؛ فقد تحالف العرب تحت قيادة عبد الله جمّاع، على النحو الدي ذكرناه ص ص ١٧٥- ١٧٨، واستطاعوا بتحالفهم القضاء على علوه. ثم وقعت المواجهة بين العرب والفونج في معركة أربجي في نحو عام ١٥٠٤، والتي حسمت في رائي بانتصار الفونج، وخلصت القوتان إلى إقامة تحالف حكمتا به البلاد حتى عام ١٨٢١م.

يعزى انتشار الإسلام بين الوطنيين، وهم خليط من المسيحين وأتباع المعتقدات الإفريقية إلى تسرب القبائل العربية في أعداد كبيرة وإلى توغل التجار عبر مئات السنين، ولكن عملية التحول إلى الدين الإسلامي كانت بطيئة. والسبب في ذلك أن الديانة المسيحية لم تندثر بسقوط الكيان السياسي لمملكتي النوبه وعلوه، بل بقيت المسيحية في بعص مظاهرها حتى وقت متأخر، ورغم انتصار الإسلام في آخر الأمر فمن المرجح أن الإسلام والمسيحية ظلا يعيشان جنباً إلى جنب ردحاً من الزمن، والواقع أن نشر الإسلام لم يصاحبه عنف من جانب المسلمين بل تم في جو من الإخاء والتسامح يغلب عليه الاقتناع وحرية الاختيار ودون إكراه أو قسر.

ساعد الإسلام والثقافة العربية في البدء على إعطاء شمال السودان الحالي درجة كبيرة من التجانس الثقافي والاجتماعي والوجداني. فالمنطقة الوسطى من هذا الإقليم، وهي تمثل مركز الثقل الحضاري والسياسي في الماضي، والتي تبدأ من الدبة وتمتد جنوباً حتى سنار (وربما كل منطقة شمال كردفان) تعرضت إلى أكبر قدر من النفوذ العربي ممثلاً في استقرار مجموعات كبيرة من البدو وبالتالي تمت الغلبة للغة العربية على هذه المنطقة حتى صارت لغة التخاطب ولغة الأدب ولغة التجارة. ومع غلبة هذا التيار العربي على المنطقة فإن نفوذ العربية يقل كلما ابتعدنا عن الوسط. وقد تأثرت العربية هنا بكثير من المؤثرات المحلية.

ومع غلبة الأثر العربي على المنطقة الوسطى، فإن عملية الاستعراب كانت ذات مدلول ثقافي في المقام الأول. فالوافدون رغم كثرتهم لم يكونوا بالضخامة بحيث يقضون على السكان الوطنيين جملة أو يستأصلون ثقافتهم تماماً. فقد انفتح الوافدون على السودانيين الأصلاء مصاهرة (واسترقاقاً) واختلطوا بهم حتى اكتسب بعض الوطنيين

صفة العروبة بالثقافة. فهؤلاء المستعربون لم يكونوا كلهم عرباً أصلاء وإنما هم عسرب بالمولد وعرب باللغة وعرب بالوجدان يتساوون في ذلك مع النبط والفينيقيين والقسط والبربر. ولكن اختلاط العرب وتزاوجهم من نساء نوبيات أو بجاويات أو فوراويات أو عنجيات وتمثل الهجين الجديد للنسب العربي لا يجعل منهم عرباً وفيضاً من ناهية عرقية أو سلالية كما يظن البعض. بل أن الأصول القومية التي تزاوج فيها العرب ما زالت ماثلة للعيان في اللون وتقاطيع الوجه والشعر وما ورثه هذا الهجين من عادات وتقاليد وألفاظ لغوية تعكس البيئة التي يعيشون فيها وغير ذلك من المظاهر الفنية التي تؤكد التيار الثقافي المحلى في هذا التحول العظيم.

ربما كان أول مظهر للتكوينات القبلية الكبيرة هو التحالف القبلي الذي قاده عبد الله جمّاع وأنهى به الوجود السياسي لمملكة علوه وحاضرتها سوبة. هذه الوحدات، مثل قبائل الجعليين (المجموعة الجعلية) والسشكرية وجهينة والكواهلة ورفاعة وفسزارة والمسيرية، تعكس كلِّ منها تشابها في نمط الحياة وربما الانتماء لجد عربي واحد، ولكن دون اعتبار للمكون المحلي (أو الوطني) عند النمنابة الوطنيين. فهذه الوحدات القبلية لم تظهر بهذه الصورة فجأة بل مرت بمراحل متعددة من النماء والتفكك والتحالف والاندماج بين العرب أنفسهم من جهة وبين الشعوب السودانية التي خالطوها السكن والالتحام حتى كبر حجمها وعظم قدرها، من جهة أخرى.

كان لهذه الوحدات القبلية دور كبير في الحياة السياسية في الـبلاد خاصـة وأن السلطنات الإسلامية لم يكن لها من أجهزة الحكم ما يمكنها من إدارة الـبلاد دون اعتماد على التكوينات المحلية. كما أن تلك السلطنات، رغم سيطرتها على رقعـة كبيـرة مـن الأرض، كانت تمثل إطاراً إدارياً فضفاضاً أشبه بالحكومة الكونفدرالية. وقد ساعدت هذه العوامل على بقاء تلك الوحدات وازدهارها أو على تمتعها بدرجة من الاستقلال خفف مـن غلوائه تدخل رجال الطرق الصوفية وفرضهم ولاء آخر فوق الولاء للقبيلة.

يرى بعض الباحثين أن ازدهار تلك الوحدات وما صاحبها من عصبية حال دون نمو شعور قومي ينتظم البلاد. ويدللون على ذلك بكثرة المناوشات وفشل الحكومات المركزية في كبح جماح تلك العصبيات القبلية. ولا شك أن التكوين القبلي ذا النمط العرقي

فيه من السلبيات ما يضر بالوحدة الوطنية ويعطل تطور شعور قومي بناء. ولكن بانعدام حكومة قوية فإن تلك التجمعات كانت خير ما ينمي عوامل التوحيد فيها لما بينها من تشابه ثقافي وديني. (١٧)

عند مطلع القرن التاسع عشر كانت العقيدة الإسلامية والثقافة والعربية قد عمتا كل المنطقة الواقعة شمال خط عرض ١٠ شمال عدا بعض جيوب المعتقدات الإفريقية في منطقتي أعالي النيل الأزرق وجبال النوبه. ومع بقاء بعض اللغات الوطنية في الأطراف فإن اللغة العربية كانت متداولة كلغة عبادة وتخاطب بين شعوب "السودان" المختلفة. وقد أدى هذا التحول الاجتماعي والثقافي والديني الذي استمر بضعة قرون إلى خلق نوع من الترابط والتماسك بين قبائل السودان وشعوبه وممالكه المختلفة لكما أسهم في بذر مقومات وحدة وطنية وثقافية، وبداية لبلورة إحساس وطنى عام. (١٨)

ولكن يلاحظ أن محمد النور بن ضيف الله مؤلف كتاب الطبقات يوحي في بعض كتابته بوجود فرق عرقي بين ملوك جعل (العرب) وغيرهم، كما أن أحمد بن الحاج على، مؤلف تاريخ ملوك سنبار، في حديثه عن صراع بين أبناء محمد أبولكيك، وزراء سلطنة الفونج، وأبناء المك نمر، زعيم الجعليين، يقول أن بنات المك نمر "حرات أو حرائر" موحياً بأنهن أعلى مرتبة من بنات أبولكيك زعيم الهمج. ويظهر ذلك واضحاً في نسمية مملكة الفونج بالسلطنة الزرقاء لغلبة السواد على أهلها. يحدث هذا في وقت كان جل جيش الفونج من مواطني جبال النوبة.

وشهدت سلطنة الفونج بداية هجرات كبيرة من مسلمي بلاد السودان وهم في طريقهم لأداء فريضة الحج، كما وفد بعضهم في وقت لاحق تأييداً للإمام المهدي الدي كانوا يتنبئون بظهوره في سودان وادي النيل.

#### المرحلة الحديثة

انهارت سلطنة الفونج الإسلامية في عام ١٨٢١م أمام الجيش التركي المصري المسلح بعتاد ناري. وهو أول انتهاك لحرمة البلاد وفرض حكم أجنبي عليها منذ آمدد بعيدة. فالسودان بأرضه الشاسعة وصحاريه الكبيرة وغاباته الوعرة والسدود الشاسعة في جنوبه كان محصناً تحصيناً طبيعياً ضد تلك المخاطر. فبسبب تلك الموانع، وربما لفقره،

لم ينجح في غزوه عسكرياً إلا الفراعنة والأحباش في عهد مروي أثم المماليك في القرن الثالث عشر وهي غزوات لم تتعد أطراف البلاد. أما الغزو التركي المصري فقد توغل إلى قلب البلاد وظل يحكمها ستين عاماً. ورغم نجاحه في كسر شوكة المعارضة فاي فعاليتها لم تخب، وظلت تعبر عن نفسها بأشكال مختلفة مما شحذ الإحساس الوطني وأيقظ روح البطولة والاعتداد بالنفس.

الايجابية وإن كان في بدئه لم يحقق هدفيه الرئيسين: الحصول على الرقيق لاتخاذه جنداً، واكتشاف الذهب لتمويل العمليات الحربية. وهي أهداف لا تختلف في مصمونها عن الأسباب التى دفعت الفراعنة للتوغل تجارياً في إقليم "يام".

ففي العهد التركي المصري اتسعت رقعة السودان الجغرافية، فــشملت ســلطنة تقلي وكردفان، وديار البجة بما فيها كسكر وسواكن، التي كانت تخضع للإدارة العثمانية مباشرة، ثم فتحت دارفور في عام ١٨٧٤م. وهذه المناطق قد بلغتها المــؤثرات العربية والإسلامية منذ زمن بعيد. أما الإضافة الكبرى فهي ضم أقاليم السودان الاستوائية جنوب خط عرض 10 شمال الذي توقفت عنده المؤثرات الإسلامية نحو قرنين. وقد بدأ التوغل جنوباً بعمليات الكشوف الجغرافية التي أسهمت فيها السفن البخارية والأســلحة الناريــة. وبهذا التوسع في قلب القارة الإفريقية اتسعت البلاد لتشمل جزءاً لــم يتــأثر مــن قبــل بالتطورات الحضارية التي غلبت على الجزء الشمالي من البلاد منذ عهد نبثة ومــروي، فوق انتمائه إلى خافيات ثقافية متعددة وأعراق متباينة.

تبع هذا التوسع توحيد الكيان السياسي الذي ضم تلك الممالك والأقاليم تحت إدارة مركزية موخدة تدير شئون البلاد من الخرطوم. وقد عرف هذا الكيان السياسي ذو الحدود الجغر افية المعلومة رسمياً "بالسودان" منذ منتصف القرن التاسع عشر. (١٩)

ولكن استعمال هذا الاسم ظل في ما يرجح وقفاً على الدوائر الرسمية وكان عامة المواطنين من العرب، خاصة البدو منهم، ومن كمل استعرابهم يسمون الأخرين بأسماء قبائلهم مثل جعلي، فزاري، نوبي (نوباوي)، فوراوي، شلكاوي. وغالباً ما تطلق كلمة "نوبا" و "عبيد" لكل ذوي البشرة السوداء و لعامة المواطنين في الخرطوم في العهد

التركي المصري طريقتهم في التمييز حسب لون البشرة: فالترك والأوربيون بيض، والمصريون والمولدون حمر، والعرب والبدو لونهم أصفر، وعامة السكان لونهم أخصر (ولعله اللون العادي لعامة السودانيين)، والفونج والنوبا لونهم أزرق، وأكثرهم سواداً "العبيد" والزنوج. وإلى جانب هذا التصنيف هناك تصنيف آخر، لسكان المدن منهم خاصة، ولعله أكثر شمولاً وسهولة: فأهل البلد، غالباً سكان الجزء الشمالي من السودان، يدعون أنفسهم مهما كانت ألوانهم "عرباً" والزنوج عندهم "عبيد". فإذا طبق التصنيف الأخير على سكان الخرطوم في ذلك العهد نجد أهل البلاد إما "عرب"، وهم سكان شمال السودان، وإما "عبيد"، وهم الزنوج من سكان الجنوب (عبيداً كانوا أم أحراراً. لا ") وكانت لهذا التصنيف ظلال سالبة كثيفة على مفهوم الوحدة والهوية الوطنية.

مهد التوسع التركي المصري في جنوب السودان إلى فتح أبوابه للتجارة، وإلى توغل أتباع الدولة العثمانية والأوربيين وبعض السودانيين من الجلابة لاتساع دائرة تجارة الرقيق وازدهارها، وكانت الدولة طرفاً في تلك التجارة في هبدأ الأمر. وقد تركت هذه التجارة أثرين سيئين في جنوب السودان: أولهما تفتيت المجتمعات القبلية، وثانيهما ترسينيك مرارة شديدة عند مواطني ذلك الإقليم وإظهار "الجلابة"، من فئة التجار من مواطني الجزء الشمالي من البلاد، وممثلي الحكومة من الأثراك في صورة المعتدين.

التاريخي "للسوداني"، فقد جعلت من السودان مجرد محافظة من محافظات مصر الخديوية التاريخي "للسوداني"، فقد جعلت من السودان مجرد محافظة من محافظات مصر الخديوية خارج البلاد. ولمهذا فإن وقع ذلك العهد كان تقيلاً على المواطنين الذين لم يالفوا الحكم المركزي المباشر وما تبعه من نظم ديوانية وهيمنة عسكرية. شحّد هذا الاحساس روح المقاومة التي بدأت بوقفة الشايقية وأكتملت بثورة الإمام المهدي التي استهدفت إرساء قواعد الدين الإسلامي وتأكيد مبادئ العدالة الاجتماعية.

(أحس الإمام محمد أحمد بن عبد الله المهدي بالوضع السيء الذي تسردت إليه البلاد تحت نير الحكم التركي المصري وابتعاد الناس عن جادة الطريق وانتسار البدع والمفاسد وما واكب ذلك من فساد الإدارة الحكومية. واتخذ محمد أحمد فكرة المهدية التي كانت رائجة في السودان عند نهاية القرن الثالث عشر الهجري متكناً لدعوته. وعلى نمط

إسلامي سلفي جمع بين الهداية الروحية والاصلاح الديني، والجهاد في سبيل الله أفصح المهدي المنتظر عن دعوته في غرة شعبان ١٢٩٧هـ ٢٩ يونيو ١٨٨٠م. وانتظمت الثورة أجزاء كبيرة من البلاد، وتقاطر الناس من أصقاع السودان مؤيدين للمهدي في تأييد شبه جماعي، وتهاوت الإدارة التركية واستسلمت الخرطوم لتقوم أم درمان "البقعة المباركة" رمزاً للعهد الجديد. وبسطت الثورة نفوذها على كل البلاد عدا بعض مناطق في الجنوب وسواكن ووادي حلفا.

أيقظ المهدي وعي السودانيين بإسلامهم وخاطبهم كمسلمين ولـيس كـسودانيين، فقومية المسلم عند المهدي عقيدته، وحسنته دينه. والدين عنده مقدم على المال والأهـل والأولاد والقوم.

مثل هذا التوجه الديني الإصلاحي للمهدي دفع البعض للقول أن المهدية لم تكسن حركة قومية سودانية وطنية وإنما هي في الأساس حركة إسلامية والحق أن المهدي لسم يطرح نفسه كبطل قومي وإنما هدف أساساً لبعث إسلامي يعيد للدين أبعاده الحقيقية على نطاق العالم. ومع ذلك فإن دعوة المهدية أبرزت أيضاً ما يسدعم النزعة القومية فسي السودان. ولا غرابة في ذلك فالثورة قد نبعت من وجدان الأمة السودانية، التي تابعنا مسارها التاريخي، واهتدت بثقافاتها. وقد وضح ذلك جلياً في الاستجابة العظيمة التي قوبلت بها. وكان الأنصار، أتباع المهدي، يمثلون قطاعاً مهماً من قبائل السودان المختلفة وأقاليمه المتعددة، وإن كان جلّهم من غرب السودان ووسطه. ولعل خير ما يعكس هذه الظاهرة التكوين السكاني للمدن بعد نجاح الثورة فقد صارت بوتقة انسصهرت فيها الظاهرة التكوين السكاني للمدن بعد نجاح الثورة أفقد صارت بوتقة انسصهرت فيها مجموعات بشرية من جل أقاليم السودان وإن كان بعضهم قد وفد إليها قسراً لا تطوعاً وكان من بين قادة المهدية جماعة من فرق الجهادية التي ترجع أصول بعض منسوبيها وكان من بين قادة المهدية جماعة من فرق الجهادية التي ترجع أصول بعض منسوبيها رائعة، المهدن وجبال النوبة. ولا غرابة إذ ألهب ما حققته الثورة، من انتسصارات رائعة، الحماس الوطني.

(6)

ورغم بعض الوهن الذي أصاب الثورة بعد وفاة الإمام المهدي والذي تمثل فسي الصراع بين "أولاد الغرب" و"أولاد البحر" وهو أمر يعكس صراعاً حضارياً بين منطقة النيل ذات المضمون العريق ومنطقة الغرب. رغم ذلك فإن الثورة قد نجحت في مخاطبة

١١٤ من الجين الرك المعرى عا مد من

(e)

وجدان السودانيين (ووحدت بينهم في هبتهم ضد الحكم الأجنبي، (وعمقت فيهم مفهوم الأمة التي تأبى الضيم وتتمسك بقيم الإسلام، وكان في ذلك كله بلورة للقومية. (٢١) ومع كل ذلك فإن الموضوعية التاريخية تدفعنا للقول إن مفهوم "السوداني" في فكر الدعوة المهدية كان محدداً بإطار الإسلام.

كان ارتفاع علمي مصر وبريطانيا على سارية قصر الحاكم العام في الخرطوم البيداناً ببدء مرحلة جديدة في تاريخ البلاد وكانت حكومة العهد الثنائي، الإنجليزية فعلا والمصرية - الإنجليزية المسما، في نظر عامة السودانيين امتداداً للعهد التركي المصري ولذا عرفت بالتركية الثانية. وقد قاومها الناس في أول الأمر مثل ما قاومة الاحتلال الأول. ولكن مقاومتهم لم تطل، فسرعان ما نجح الإنجليز في احتواء مقاومة الأنصار وفي بذر شعور مناوئ لشريكهم المصري. ونجحوا أيضاً في استقطاب الزعماء الدينيين وقادة القبائل لتأبيدهم، وقد عبر بعض هذا النفر عن سخطهم على اتفاقية الحكم الثنائي التي لم يكونوا طرفاً فيها، وذكروا أن السودان "وطن قومية مستقلة" إلا أنه يفتقد الشروة والتعليم والوحدة والقيادة وربما جعلوا ذلك سبباً للمهادنة والولاء وهو ما تجلى في "سفر الولاء"، الذي يتضمن قائمة بأسماء من زاروا بريطانيا في عام ١٩١٨ مهنئين وشيوخ بانتصارها في الحرب العالمية الأولى. وعلى هاتين الفنتين، الزاهماء الدينيين وشيوخ القيائل، اعتمدت الإدارة البريطانية في تحقيق بعض أهدافها.

كلية غردون، (وفي المدرسة الحربية)، وقفوا بمناى عن هاتين الفئتين. وكان هولاء للمتعلمون هم طليعة الخريبجين الذين أنشأوا مؤتمر الخريجين. وبهذه الفئة ارتبطت نشأة الحركة الوطنية السودانية في مطلع العشرينات وربما جاءت متأثرة ببعض أفكار الثورة المصرية التي أعلنت في ١٩١٩م، ومنذ البدء تبلورت الحركة الوطنية السودانية في محورين أساسيين: فكرة تدعو إلى وحدة وادي النيل، وأخرى تدعو إلى استقلال السودان تحت شعار "السودان للسودان للسودانيين". (٢٢)

وكان مصطلح "السوداني" بالنسبة للمتعلمين وفريق من رواد الحركة الوطنية مطابق لصفة "عبد" وهي الصورة الوجدانية التي رسخت في أذهان عرب السودان عن

مواطنيهم من السود؛ إلا أنهم فيما يرجح اتخذوا كلمة "سوداني" كلفظ مهذب له نفس دلالة لفظ "عبد".

في بداية الحكم الثنائي وربما حتى العقد الثاني من القرن العشرين كانت كلمة "سوداني" في الخطاب البريطاني تشير إلى السود، بينما أطلقت كلمة عرب على ما سواهم من المواطنين الذين ربما عرفوا "بالأهالي".

واتسعت دائرة "سوداني" لتشمل فئات أخرى من غير الرقيق وهي كل الفئسات الحرة من غير العرب، أي الواقدون من جبال النوبه والجنوب والغرب إلى مدن الشمال، وتشمل أيضاً صغار التجار والرجرجة والصعاليك والعمال وغيرهم من المنبتين قبلياً. ومع أنه كان من المتعذر اكتشاف الخلافات الثقافية بينهم، إلا أن ما يجمع بينهم أنهم فسي الشمال من أصل غير عربي ويحتلون أو يعملون في مواقع هامشية في الشمال الذي تغلب عليه الهيمنة العربية. يحدث هذا في الوقت الذي انتهى فيه الرق قانونياً. (٢٣)

\_\_\_\_\_\_ أم عموماً كان قبول أجيال الثلاثينات من المتعلمين (والأفندية) لمصطلح "سوداني" خاضعاً لبعض الشروط، فكان الإسلام والنسب العربي، بما فيه الانتماء القبلي، مسن المؤهلات الأساسية. أما المسلمون من المجموعات المنبتة قبلياً أو من لا يحملون نسسباً عربياً، فقد اعتبروا، فيما يبدو، في عداد "سودانيين" من الدرجة الثانية.

يفصل بين "الحر" و "العبد"، وبين العربي والسوداني، وبين المستد على خيط رفيع يفصل بين "الحر" و "العبد"، وبين العربي والسوداني، وبين المسلم العربي والمسلم المتزنج وأمثاله. وفي هذا كله شيء من الغرض والتحامل وروح الاستعلاء. ومن الطبيعي أن قادت هذه الروح إلى ردود فعل متفاوتة بين الجماعات المنبتة قبلياً في شمال السودان والتي مثلتها، في العاصمة المثلثة، سياسياً وثقافياً "الكتلة السوداء"، وفي الأطراف أدت إلى قيام تنظيمات إثنية، ثقافية ذات توجه سياسي مثل حزب سوني في دارفور وأبناء جبال النوبه ومؤتمر البجه؛ وأخذت صورة مواجهة مسلحة في جنوب السودان قبل بضعة أشهر من إعلان استقلال البلاد.

السوداني" لأنها وفي مفهوم "السوداني" لأنها وفي المناخ العام الذي خلقته ونتيجة لهزيمة قوات المحور وانهيار الخلافة العثمانية نبّهت

السودانيين المتعلمين إلى معنى كلمة "الوطن" الذي تحارب من أجله الدول وهو معنى ربما يختلف في بعض مكوناته عما يمليه الإسلام أو العروبة. وبدأت ثلاثة تيارات في تناول قضية الهوية والقومية: أولها فكرة البعث الإسلامي وكان أتباع هذا الاتجاه متأثرين بكتابات جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وأمثالهم الذين كانوا يرون في الأمة الإسلامية وطناً لهم، وعليه فقد كانوا يدافعون عن الخلافة العثمانية باعتبارها رمز الدين الإسلامي.

ودعا التيار الثاني للتخلي عن الوطنية القطرية الضيقة والتوجه نحب والقومية العربية الشاملة. وأنزل هذا التيار الدين في مرتبة ثانية داخل إطار العروبة. (٢٠) وقد استهوت بعض هذه الأفكار توفيق صالح جبريل وسليمان كشه، وكان حماسهم لهذا الاتجاه سبباً في اصطدامهم بعلي عبد اللطيف في جمعية الاتحاد السوداني، الشيء الذي "قاد دون وحي إلى بلورة الاتجاه الثالث وهو الذي نظر للقضية، ربما لأول مرة، من وجهة نظر "سودانية" أي وطنية. وقد وردت كلمة "سوداني" كتعبير عن ذاتية أو هوية سكان هذه الرقعة الجغرافية أول مرة في كتابات متعلمي ذلك العهد في مؤلف حمزة الملك طميل الأدب السوداني وما يجب أن يكون عليه، ولعل أهم ما طرح في هذا المؤلف هو التأكيد على ضرورة الارتباط بأرض السودان وأهل السودان وأن تكون القصيدة التي يكتبها على ضروحها على أنها لشاعر سوداني. (٢٥)

وُعِد)

ظهرت بواكير الوعي الوطني بجلاء في تنظيمات وطنية تغلب عليها السسرية. ولعل أولها جمعية الاتحاد السوداني التي أهسها في عام ١٩٢٠ خمسة من المتعلمين أربعة منهم من خريجي كلية غردون. وكانوا جميعاً ممن يهتمون بالثقافة والأدب والفكر. وقد زاوجت الجمعية العمل السياسي والأدبي، إلا أن نشاطها السياسي تبلور في هجوم مكتف على الاستعمار ومن تعاون معه من السودانيين خاصة من الزعماء الدينيين وشيوخ القبائل.

وفي عام ١٩٢٣م أسس عبيد حاج الأمين، أحد مؤسسي جمعية الاتحداد السوداني، جمعية "اللواء الأبيض" وهي تنظيم أكثر تورية يدعو إلى خدمة المثل الوطنية في السودان ويرفض فكرة فصل السودان عن مصر. وقد طرحت جمعية اللواء الأبيض شعار استقلال السودان في إطار وحدة وادي النيل، واحتجت على عدم تمثيل السعب

السوداني في المفاوضات الإنجليزية المصرية. وكان من أهم أعضاء هذه الجمعية الضابط على عبد اللطيف الذي ينتمي إلى قبيلة الدينكا، وقد سجن على عبد اللطيف لمدة عام في سنة ١٩٢٢م بسبب إعداده رسالة للنشر بعنوان "مطالب الأمة السودانية" دعا فيها إلى أن تكون حكومة السودان للسودانيين، وطالب بانهاء الحكم الأجنبي في لهجة ثورية. ويروي سليمان كشه عنه أنه رفض عبارة تصف الشعب السوداني بأنه "شعب عربي كريم" وطالب بتغييرها إلى "شعب سوداني كريم". غير أنه بعد خروجه من السجن انخرط في حكمية اللواء الأبيض المدافعة عن شعار وحدة وادي النيل، وقاد ثورة ١٩٢٤م. (٢٦)

شبئنا الأقراءة سريعة أن الخلاف داخل جمعية الاتحاد كان خلافاً حول من هـو "السوداني" فالأمر السياسي محسوم لصالح وحدة وادي النيل، وأمر آلية المقاومـة كان محسوماً لصالح المصادمة. وقد ذكر حسن نجيلة، وهو مـن أعـضاء جمعيـة الاتحـاد السوداني، أن الصراع كان حول آلية المقاومة بين (العلنية) التي يدعو لها علي عبد اللطيف وبين (السرية)، لكن ما يفند هذا الزعم أن معارضي على عبد اللطيف كانوا أنفسهم يدعون للصدام، وتؤكد ما ذهبنا إليه القصيدة التي نظمها توفيق صالح جبريل عند زيارة اللورد اللنبي للسودان والتي تدعو صراحة للعلنية والمصادمة، ويقول مطلعها:

ياقوم لا تجروا الذيو لا \*\*\* يأبي الحر أن يعيش ذليلاً

فالصراع كما ذكرنا كان حول مفهوم "السوداني" نفسه.

لقد كان علي عبد اللطيف يمثل كل الجماعات المنبتة قبلياً، من الرقيق المحسرر، والذين لا يستوعبهم مفهوم العروبة، وقد صادموا بقوة مع علي عبد اللطيف في المواجهة المسلحة عام ١٩٢٤م، ولعل التفافهم حول شعار وحدة وادي النيل بل وحتى توجههم الوجداني المعبر عنه في أزيائهم، ولسانهم الذي يلهج باللهجة المصرية، سببه كما يدذكر خالد الكذاهو أنهم وجدوا في مصر ولا سيما في المنساطق الحضرية منها مجتمعاً يستوعبهم وقد تخلص إلى حد كبير من الإثنوية بين الأفراد والجماعات، فالملازم على عبد اللطيف يتوافر له كل ما يتوافر لأي ملازم آخر في مصر، وهو ما لم يكن متوافراً في مجتمع شمال ووسط السودان. (٢٠)

ومثل الصراع داخل جمعية الاتحاد/السسوداني، ظهر صراع أخر داخل الأبروفيين: مدرسة أبي روف ومدرسة الموردة والهاشماب وغيرها. والتي يحتشد فيها المتعلمون السودانيون، وكانوا رغم تأثرهم بالقيم الليبرالية والاشتراكية ينظرون "للسوداني" نظرة إثنوية عربية إسلامية. يقول حسن أحمد عثمان، المنحدر من أصبول عربية، في معرض هجومه على السياسة البريطانية في الجنوب: "لقد كان البريطانيون يعتبرون الشمالي في الجنوب منافساً لهم .. كانوا يعتبرونه ممثلاً لحضارة ونظام مختلف عنهم، وبالرغم من أن هذا يبدو ظالماها إلا أن فيه تقييماً للشمالي ويحتوي على قدر كبير من الاحترام لا نجده منهم في الشمال، إنهم لا ينظرون هكذا للمتقفين الشماليين فقط وإنما أيضًا للجلابة فهم يتبينون الميزات التي يمتلكها الشمالي (...) صفات الرجولة والكرم والشجاعة، هذه الصفات المورونة التي تضمن له احترام واعجاب الأفارقة البدائبين". (٢٨) - جو باستثناء محمد وعيد الله ابني عشري الصديق، فلم يكن أفر اد مجموعة الموردة والهاشماب يختلفون عن الأبروفيين في مفهوم الهوية والذاتية السودانية، وهـو مـا قـاد للصراع داخل الجماعة فحول اسمها من الموردة إلى الهاشماب. ثم الصراع بين ابني عشري الصديق من جهة وباقى أفراد الجماعة حول مفهوم "السوداني" حيث رأوا عدم موضوعية الاحتفاظ بالصلة العروبية الإسلامية في وضع ديباجة حزب القوميين القائم على "السودانية" في حين رأت البقية غير ذلك. (٢٩)

MAN

لقد كانت قضية الهوية هي الشغل الشاغل، وكان الوعي بالذات هـو المنطلـق الأساسي لكل عمل رهين بالبقاء لذا بدأ المتعلمون بالكشف عن ما هو "سوداني" والكـشف عن مكنونه: فكتب عرفات محمد عبد الله، مؤسس مجلة الفجر، وهو ممن رفعـوا رايـة القومية، داعياً للتكاتف القومي. (٢٠) وكتب أحمد يوسف هاشم: "... وليس من شك فـي أن أعظم ما فقدناه بسبب العصبية القبلية السر الرهيب والقوة الفعّالة التي تحفّر كـل أمـة للحتفاظ بكيانها والشعور بقوميتها". (٢٠) ويرى محمد إبراهيم النور: "أن لكـل أمـة اوإن السركت مع غيرها في اللغة والدين والجنس طابع خاص يمتاز به أدبها وأساليب تفكيرها وطابعها الخاص بها". (٢٠)

وكان محمد أحمد المحجوب من أشك المتحمسين دعوة إلى الثقافة السودانية وحولها قال في مناظرة عقدت بنادي الخريجين في أم درمان في ٢٣ مارس ١٩٣٥م مع الصحفي المصري حسن صبحي: "ليس أدعى إلى السرور والابتهاج من سماع لفظة الثقافة تضاف إلى السودان فتكسبنا معنى الحياة، إني لأشعر بنشوة روحية حين أعرض للدفاع عن وجوب قيام ثقافتنا السودانية، بذاتها منفصلة عن الثقافة المصرية لأن في ذلك صريح اعتراف بأننا صرنا أمة لها مكانها تحت الشمس وصرنا منبع فضل. ولا أحسبني آتي بجديد إذا ناديت بأن الشعب السوداني يجب أن تكون له ثقافته الخاصة به فذلك شيء في عداد البديهيات، لأننا ما سمعنا بشعب يطمع في أن تندمج ثقافته الخاصة في ثقافة أي أمة أخرى". (٢٣)

لم يضف دعاة القومية السودانية وغيرهم من الوحدويين جديداً علسى الفكر السياسي والأدبي، وكان الجانب العملي المتمثل في النضال السياسي أغلب على الساحة، فنتيجة للنضال السياسي المكثف الذي أسهمت فيه قطاعات كبيرة من الشعب السموداني، بغض النظر عن معتقداتها الفكرية واتجاهاتها الحزبية.

وتحقق الاستقلال في ٩٥٦م، وما أنجز هو نتيجة وعي بالذات. فكان الاستقلال في جوهره تأكيدا لشخصية "السوداني" القومية في أبعادها السياسية والثقافية.

وقاً تمركزت مساهمات رواد الحركة الأدبية في الكشف عن مقومات "السوداني" في الجزء الشمالي كما سبق وذكرت حيث تهيمن الثقافة العربية والإسلامية، ولم يتعرض للتطورات التي المن المنوب السودان إلا نادراً أو مرد ذلك أن الجنوب كان قد عزل عزلاً تاماً عن مجريات الأحداث في الشمال وعليه فقلاً عزل أيضاً ولم يتم استيعابه أثناء صياغة مفهوم "السوداني" كما لم يتسن للجنوبيين أنفسهم المشاركة في صياغة هذا المفهوم، فكانت مشاركتهم في بناء الهوية السودانية ضئيلة حتى نهاية الأربعينات. (٢٤)

ألمحت إلى أن عوامل جغرافية حالت دون تسرب الإسلام والثقافة العربية إلى جنوب السودان وعندما أزيلت بعض تلك العوامل بتيسير سبل الاتصال بين الجنوب والشمال في العهد التركي المصري تسربت المؤثرات العربية والإسلامة على يد التجار والموظفين بين بعض القبائل الصغيرة في بحر الغزال، ولكنها لم تتجح في التوغل في

القبائل الكبرى كالدينكا والشلك إلا نادراً. وما أن بدأ العهد الثنائي حتى أضيفت عوائق سياسية وإدارية أخرى. فقد تعمد الاستعمار منذ البدء أن يحكم جنوب السودان ككيان منفصل يتم تطويره حضارياً في محور ثقافاته الإفريقية (الزنجية)، مع تشجيع نشر اللغة الإنجليزية حتى تصبح لغة التخاطب. وعمدت الإدارة البريطانية إلى تبني سياسة "المناطق المقفولة" فحجبت المؤثرات العربية والإسلامية كالدين واللغة والزي، وعمقت هذه السياسة التباين الثقافي والعرقي بين المنطقتين فالجنوب ينتمي معظم سكانه إلى قبائل نيلية ونياية حامية و "سودانية" Sudanic، ويتحدثون بما لا يقل عن المائة لغة، وجلّهم من أتباع ديانات محلية وقلة منهم تدين بالإسلام والمسيحية.

كانت المسيحية قد شقت طريقها إلى الجنوب في العهد التركي المصري على يد المبشرين. وفي العهد الاستعماري قد حجبت المؤثرات الإسلامية ، بينما سمح البريطانيون للمبشرين المسيحيين بالدعوة لدينهم بين الوطنيين مما أدى لخلق أقلية مسيحية متعلمة. واستمرت السياسة الانفصالية حتى عام ١٩٤٧م عندما أعلن مؤتمر جوبا أن لا فكاك بين مستقبل الجنوب والشمال جغرافيا واقتصادياً. وبكلمات أخرى فإن مستقبل الجنوب المتزنج مرتبط بمستقبل الشمال "المستعرب". ودعا مؤتمر جوبا إلى تحسين سبل الاتصال وتشجيع التبادل التجاري بين المنطقتين وتوحيد مناهج التعليم كوسيلة لتحقيق الوحدة الوطنية.

نتج عن سياسة التجزئة التي مارستها الإدارة البريطانية نحو خمسين عاماً أن تلكأ تطور الجنوب اقتصادياً وتعليمياً واجتماعياً مما زاد من الفجوة بين الإقليمين. فلولا قفل قنوات الاتصال بين الشمال والجنوب إبّان تلك الفترة لاستمرت عملية الاتصال ولحدث نوع من التلاحم دون إكراه على نسق ما حدث بين العرب والسكان الوطنيين في الشمال. ونتيجة لانعدام التواصل الثقافي والاجتماعي والاقتصادي تفجر الموقف عند بدء جلاء الجيوش الأجنبية. ففي ١٨ أغسطس ١٩٥٥م تمرد الجنوبيون وأعتبر كثير من المثقفين الجنوبيين، وجلّهم من خريجي المدارس التبشيرية، الجنوب "الأفريقي" أمة مختلفة عن أمة "السودانيين" العرب في الشمال، ولم يقبلوا بمبدأ مركزية الدولة الوطنية ونادوا

بكيان خاص بهم. وتردى الموقف إلى حرب أهلية ظلت تعكر صفو العلائق بين الــشمال والجنوب طوال خمسين عاماً. (٢٥)

والحق أن النخبة الحاكمة في الشمال والتي نهلت من الفكر الإسلامي العربي تتحمل جزءاً كبيراً من هذا التباعد فقد ظلت تصر على أسلمة وتعريب الجنوب قسراً قبل الخاله في مفهوم "السوداني". ويختلف هذا النهج عن الأسلوب الدي اتبعه المسلمون الأوائل عند نشرهم للدين الإسلامي في أقاليم السودان/فلم يلجأوا إلى الإكراه وإنما تركوا الناس أحراراً في اختيارهم حتى عم الإسلام والعروبة في هذه الديار. وقد عملت الحكومات العسكرية على تحقيق هذا الهدف قسرا دون جدوى، وسرعان ما كانت تَـنقض الاتفاقيات التي كانت تراعي التنوع الديني واللغوي والتقافي في تحديد مفهوم "السوداني" مثل: إعلان ٩ يونيو ٩٦٩م، اتفاقية أديس أبابا ٣ مارس ١٩٧٢م، دستور الحكم الإقليمي لجنوب السودان ٨ مايو ١٩٧٣، مشروعا اتفاقية كوكدام، واتفاقية المير غني – قرنق لجنوب السودان ٨ مايو ١٩٧٣، مشروعا اتفاقية كوكدام، واتفاقية المير غني – قرنق

ومع ذلك، ومنذ وقت مبكر، تنبه بعض المتقفين من أبناء الشمال إلى ضرورة الاعتراف بوجود مجموعات إثنية وتقافية يجب اعتبارها جزءاً من مكونات "السسوداني" والهوية السودانية. وسار بعض الكتاب على نسق حمزة الملك طمبل وأولاد عشري الصديق، وصدر كم لا يستهان به من الاصدارات الثقافية، خاصة في مجال الشعر خلال خمسينات وستينات القرن الماضي، وظهر ميل واضح لدى مثقفي تلك الفترة لاستلهام الإرث الأفريقي وبعث الأصول الزنجية. ولكن، كما يقرر خالد الكد، تم ذلك في شيء من التعمل والاعتذارية والمساومة، ولم يبرزوا من الإرث الأفريقي سوى لون البشرة، أو بعض التعابير التي استوعبتها اللغة العربية من ذلك الإرث. (٢٦) ومن نماذج هذه الأعمال التي تصعى بحياء لادخال التنوع التقافي والعرقي في مفهوم "السوداني"، بعض شعر محمد المهدي المجذوب الذي نقتطف منه الأبيات التالية: (٢٦)

تراني أصداف وريش ونخلة أعانقها والغاب من حولنا يشدو

عندي من الزنج أعراق معاندة ...

وإن تشدق في إنشادي العرب

وفي قصيدة (فكر معي ملوال أودع صلاح أحمد إبراهيم سجل العلائق بين المشمال والجنوب وأوضح تعقد الهوية السودانية: (٢٨)

وقبل أن تتكرني أسمع قصة الجنوب والشمال حكايات العداء والإخاء من قدم العربي حامل السوط المشل للجمال حلٌ على بادية السودان كالسحر بالسنة والكتاب يحمل في رحاله طموحه ولوحه وتمرتين في جراب وشجر الأنساب

وابن كبرياء هذا الشِعب، عينه، لسانه، ضميره، ويده على العظيم..

فلذة من قومك

وقد توصلت الأطراف السياسية في السودان في مطلع عام ٢٠٠٥م إلى اتفاقية السلام الشامل، منهية بذلك حالة من الاضطراب السياسي استمرت نحو خميسين عاماً. ولعلها تكون نافذة الوصول لحالة السلام الاجتماعي المنشودة في الميستقبل؛ وهووالمهمز يرتبط بأمرين: أولهما دعم السياج الوطني والوحدة الوطنية في مفهوم "اليسوداني" وفق الحدود السياسية الحالية مع مراعاة التنوع المثقافي داخل هذا المفهوم، وتانيهما اللحاق بركب العالم على أساس علمي وانفتاح واع على المنجزات الإنسانية المعاصرة.

إن دعم الشخصية القومية يجب أن يعنى بوضع صيغ التفاعل بين أجزاء الـبلاد المختلفة ولابد من إعطاء الفرص للكينونات المختلفة والتقافات المتعددة والمتنوعة للتفاهم (الله والتفاعل في جو من المرونة فالسيادة الثقافية من مجموعة مهيمنة أصبحت غير ممكنة في ظل تنامي الوعي بالذاتية في أقاليم البلاد المختلفة: الجنوب، دارفور، جبال النوبة، وديار البجة، . إلخ، إلا عن طريق الحوار الواعي آخذين في الاعتبار المصالح المشتركة والاحترام المتبادل بين مكونات "السوداني" المختلفة، والتي يجب حمايتها دستورياً، ولنذكر أن السودان بأقاليمه المختلفة يواجه مصيراً مشتركاً وهذا ما تؤكده حتمية التاريخ.

إن تأكيد وتعميق مفهوم الوحدة الوطنية، هو مفتاح الانعتاق من التخلف وسلبيات الماضي. والتطور المنشود يعني وضع "السوداني" في إطار العصر وذلك بتأكيد الانتماء الوجداني للجذور الحضارية والأخذ بأساليب العصر في انفتاح رشيد على تجارب الأمر المتقدمة ولنذكر أن موكب التاريخ "لا يقف ليستردف المتخلفين" فلنجد السعي لنلحق بالركب "سودانيين" متحدين.

#### الموامش

- (۱) يوسف فضل حسن: "المتمازج العرقي والثقافي وأثره في بناء الدولة السودانية، محاضرة قدمت في مؤتمر تاريخ القونج، جامعة النيل الأزرق، ٢٠٠٥م. النظر الصفحات من ١٧٣ حتى ١٩٥ من هذا الكتاب.
- (٢) إدريس سالم الحسن: "رؤية حول مسألتي التعددية الثقافية والتعددية الإثنية في السودان"، في التنوع الثقافي وبناء الدولة الوطنية في السودان، تحرير حيدر إبراهيم على، القاهرة، ١٩٩٥.
- (٣) الشفيع خضر سعيد، "الهوية السودانية محصلة التنوع والتعدد"، في التنوع الثقافي، مرجع سابق، ص ص ٦٢-٦٢.
- (٤) خالد الكد: "الذاتية السودانية بين القومية والإثنية والعنصرية"، في التسوع التقافي، مرجع سابق، ص٨٧.
  - (٥) إدريس سالم الحسن، مرجع سابق، ص ٣٧.
    - (٦) نفسه، ص٣٧.
    - (٧) نفسه، ص ٣٧.
    - (۸) نفسه، ص ۳۹.
  - (٩) محمد عشري الصديق: "ماذا وراء الأفق"، جريدة حضارة السسودان، العدد ٨١٨، الموافق ٣٠ أكتوبر ١٩٢٩، ص ص ٣٨-٥٤.
  - (١٠) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبالاد العرب، ج٢، ١٩٨٩م، ص ص ١١٢- ١١٣.
  - (١١) عمر حاج الزاكي، مملكة مروي: التاريخ والحضارة، وحدة تنفيذ السدود، الخرطوم، ٢٠٠٦، ص ص ٣٢-٣٣.
    - (۱۲) نفسه، ص ۳۳.

- (١٣) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبسلاد العسرب، ج٢، ص ص ١١٤ ١١٥.
  - (١٤) نفسه، ص ١١٥.
  - (١٥) نفسه، ص ١١٦.
  - (۱۲) نفسه، ص ص ۱۱۷ ۱۱۸.
  - ا (۱۷) نفسه، ص ص ۱۱۹ ۱۲۲.
- (١٨) يوسف فضل حسن، مقدمة في تاريخ الممالك الإسلامية في السودان الشرقي، الخرطوم، ٢٠٠٣م، ط٤، ص ١٥٤.
- (١٩) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، ص ص ١٢٢- ١٢٤.
  - (۲۰) أحمد محمد سيد أحمد، تاريخ مدينة الخرطوم تحت الحكم المصري (۲۰) أحمد محمد سيد أحمد، تاريخ مدينة العامة للكتاب، القاهرة، ۲۰۰۰، ص ص ص ٢٤٢- ٢٤٤.
  - (٢١) يوسف فضل حسن، دراسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، ص ١٢٦.
    - (۲۲) نفسه، ص ۱۲۷.
- (23) G. Markis, "The Construction of Categories: From the Era of Colonialism in the Days of the Militant Islam" in:

التنوع الثقافي، مرجع سابق، ص ص ٢٦ - ٥٣.

- (٢٤) خالد الكد، مرجع سابق، ص ص ٩٠ ٩٠.
  - (۲۵) نفسه، ص ص ۹۰–۹۱.
- (٢٦) يوسف فضل حسن، مرجع سابق، ص ١٢٨.
- (٢٧) خالد الكد، مرجع سابق، ص ص ٩١ ٩٢.
  - (۲۸) نفسه، ص ۹۳.
  - (۲۹) نفسه، ص ۹۳.

(の)つつかったいからしか。

. . .

- (٣٠) عرفات محمد عبد الله، مجلة القجر، العدد ٦، ١٩٣٤، ص ٢٥٥.
  - (٣١) أحمد يوسف هاشم، مجلة الفجر، العدد ٩، ١٩٣٤، ص ٣٩٢.
- (٣٢) محمد إبر اهيم النور، "الأدب القومي"، مجلة الفجر، العدد ٤، ١٩٣٤، ص
  - (٣٣) محمد أحمد المحجوب، مجلة الفكر، العدد ١٨، ١٩٣٥، ص ص ٥٧ ٥٨.
- (٣٤) يوسف فضل حسن، در اسات في تاريخ السودان وأفريقيا وبلاد العرب، ص
  - (٣٥) نفسه، ص ص ١٣٣ ١٣٤.
  - (٣٦) خالد الكد، مرجع سابق، ص ٩٤.
  - (٣٧) محمد المهدي المجذوب، نار المجاذيب، الخرطوم، ١٩٦٩، ص ١٩٥٠.
  - (٣٨) صلاح أحمد إبراهيم، غضبة الهبياي، بيروت، ١٩٦٥، ص ص ٤٣- ٤٤.